
 
1  



 
2 



 
3 

 

La Captura de Maduro por la DEA el 03 de Enero 

de 2026 

La Ética del Mal 
 Actualización 03 al 13 de enero de 2026 

Propuesta teológica al mal institucionalizado en Venezuela. 



 
4 

 

 
Hablar sobre la ética cristiana hoy en día, en un mundo lleno de retos y cambios, no puede 

empezar con preguntas como: «¿Cómo me vuelvo una persona buena?» o «¿Qué es lo 

correcto?». Estas preguntas suelen enfocarse solo en lo que nosotros creemos o 

hacemos. Sin embargo, desde la perspectiva más amplia y correcta, la pregunta principal 

debe ser: «¿Qué quiere Dios para nosotros hoy?».  

Jacques Ellul experimentó esta tensión en carne propia. Un tiempo marcado por la 

reconstrucción de Europa, el colapso de viejas certezas, el grito silencioso de una sociedad 

fragmentada que buscaba redescubrir su identidad, su propósito, su alma. En medio de ese 

escenario quebrado, Ellul no ofrecía evasivas. Su voz, lúcida y penetrante, afirmaba con 

firmeza: la libertad cristiana no representa una licencia para la pasividad. Es un llamado 

profundo. Una sacudida al letargo. Una responsabilidad ética. Un compromiso activo con 

los desafíos del presente. 

Desde esa convicción, emergía la pregunta esencial. Directa. Incómoda. Urgente. 

“¿Qué significa seguir a Cristo en medio de una sociedad alienada?” 

Era una herida abierta, una pregunta directa. Un interrogante que desnudaba las 

contradicciones de una civilización moderna, que hablaba de progreso mientras 

multiplicaba esclavitudes invisibles. En ese contexto, Ellul veía con claridad la tensión entre 

la libertad del evangelio y las estructuras sociales que oprimen, domestican, desgastan el 

alma humana. 

Seguir a Cristo. Como una elección radical. Una ruptura con las normas que perpetúan la 

alienación. Una ética de libertad que irrumpe, disruptiva. Que no transige. Que no calla. 

Una postura crítica. Subversiva. Un testimonio que desafía lo establecido, con una fidelidad 

feroz al Reino que no es de este mundo. 

Para Ellul, esa libertad confronta. 

“La libertad cristiana es, por lo tanto, una libertad que se opone a todas las formas 

de esclavitud impuestas por la sociedad y sus instituciones.”1  

Una afirmación que no pide permiso. Una llama que alumbra el camino del creyente que se 

atreve a ser libre, aun cuando todo a su alrededor reclame conformidad. Una fe que no 

 
1 Jacques Ellul, The Ethics of Freedom, trans. Geoffrey W. Bromiley (Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1976), p. 

18.  



 
5 

negocia con la mentira. Un bien que comienza con la verdad encarnada en una vida 

resistida, transformada, ofrecida. 

Esta visión de la libertad cristiana —valiente, encarnada, resistente— nos confronta con la 
verdad con la que comenzamos: ser buenos no consiste en un esfuerzo moralista, ni 
en una acumulación de méritos personales, ni en una lucha desesperada por cumplir 
estándares inalcanzables. La bondad verdadera no nace del intento humano de parecer 
justo, nace de una vida rendida, orientada, sostenida por la voluntad de Dios. 

Ser buenos, entonces, no significa perfeccionismo, desempeño, disciplina sin alma. 
Significa caminar en respuesta al amor de Dios. Significa abrir el corazón a la guía del 
Espíritu. Significa reconocer que la fuente de toda justicia no está en nosotros, esta en 
Aquel que nos amó primero. 

Este entendimiento nos libra de la trampa silenciosa de pensar que todo depende de 
nuestras decisiones, nuestros logros, nuestras capacidades. Esa visión centrada en el yo 
termina por esclavizar, aunque prometa libertad. Por el contrario, la ética cristiana —la 
verdadera— despierta cuando la mirada se eleva hacia Cristo. No como un símbolo 
ideal. Como modelo perfecto. Como vida concreta. Como justicia encarnada. 

Cristo, el único verdaderamente bueno. El único sin sombra. El único capaz de revelarnos 
lo que significa vivir en plenitud, no por conquista, es por gracia. En Él, descubrimos que la 
bondad no es un deber agotador, en un sentido práctico, un fruto inevitable de estar en 
comunión con la verdad. Una respuesta gozosa. Un reflejo de su luz. Un acto de libertad 
nacida del amor2. 

En tiempos difíciles, como los que ha enfrentado Venezuela entre 2000 y 2024, esta visión 

de la ética se vuelve muy importante. La corrupción, la injusticia y la pérdida de valores nos 

muestran cuán limitado puede ser depender solo de sistemas humanos. En estos 

momentos, la fe cristiana puede ser una luz que denuncia lo malo y muestra cómo trabajar 

por la reconciliación y la justicia. 

El mal no siempre se presenta como algo extraordinario o inusual; a menudo se disfraza de 

normalidad, floreciendo en la rutina cuando las personas dejan de cuestionar y simplemente 

obedecen. Es en este sutil abandono de la reflexión, del pensamiento crítico, de las propias 

ideas donde las injusticias se afianzan y se perpetúan. Este llamado al discernimiento no 

es solo una responsabilidad moral, en efecto, es una vocación intrínseca a nuestra 

cristiandad: la de actuar con justicia y confrontar las estructuras opresivas3. 

La Iglesia, como comunidad de fe y esperanza, no puede permanecer en silencio, 

enclaustrada en las cuatro paredes. Su voz debe alzarse afuera de ella, por medio de sus 

comulgantes, aquellos que, y en su entendimiento propio, de sus propios sufrimientos, sus 

propias circunstancias se convierten en luces brillantes que se niegan a ser actores pasivos, 

faros en medio de la indiferencia, denunciando el mal y sembrando semillas de cambio. 

Este llamado es una tarea moral, es una expresión viva del paradigma contemporáneo que 

 
2 Bonhoeffer, D. "Ética". Editorial Trotta, 2000, p. 45. 
3 Arendt, H. "Eichmann en Jerusalén: Un estudio sobre la banalidad del mal". Editorial Lumen, 1999, p. 123. 



 
6 

David Bosch identifica en Misión en transformación4. Según Bosch, este paradigma sitúa a 

la misión cristiana como un agente transformador tanto espiritual como social, 

comprometiéndose con las realidades y desafíos de nuestro tiempo. 

La verdadera misión cristiana no se limita a resistir pasivamente el pecado, ni a la 

proclamación superficial del evangelio, exige involucrarse en la construcción de un mundo 

más justo, donde el amor y la compasión sean fuerzas visibles y tangibles. En este sentido, 

la idea define la misión como un movimiento dinámico que no solo lleva el mensaje de 

salvación, también actúa como catalizador de cambios profundos en las estructuras 

sociales, económicas y culturales. 

Este enfoque reconoce que el mundo no puede ser transformado sin una Iglesia que esté 

dispuesta a ser también transformada: una comunidad abierta al diálogo, sensible a las 

necesidades del prójimo y comprometida con la justicia. Es una misión que encarna la 

esencia del mensaje de Cristo al comprometerse con la proclamación del evangelio, con la 

acción concreta para erradicar las injusticias y sanar las heridas del mundo. 

Así, al abrazar este paradigma contemporáneo, la Iglesia cumple su vocación de ser un 

reflejo del Reino de Dios, un espacio donde la esperanza se predica, se construye día a día 

a través del testimonio y el servicio. Esto exige valentía, creatividad y una fe que no tema 

enfrentar los desafíos de un mundo necesitado de transformación. 

Este llamado nos desafía a vivir con intencionalidad, reconociendo que el mal se fortalece 

en la comodidad de la omisión. Nuestra fe, entonces, es un elemento clave en la 

transformación, una fuerza que nos impulsa a cuestionar, transformar y devolver la dignidad 

a los lugares donde la injusticia ha echado raíces. 

En estos esbozos quiero mostrar que poner a Dios en el centro de nuestra ética nos ayuda 

a entender qué es lo bueno, y que esa convicción nos da las fuerzas para enfrentar los 

desafíos de nuestro mundo. En Cristo, encontramos el camino para construir una vida y 

una sociedad basadas en la justicia, la verdad y el amor. 

El mal se disfraza, se viste de lino, de camisa púrpura, se perfuma y se aliña para mostrarte 
la mejor cara, el mejor perfil, su sonrisa maquiavélica para apuñalarte por la espalda. Suele 
operar bajo un velo de legitimidad que le otorga poder y aceptación. Se esconde detrás de 
narrativas que apelan a ideales aparentemente inofensivos, como la resistencia 
antiimperialista, la justicia social y el sacrificio patriótico. Sin embargo, estos esbozos 
desentrañan cómo, en contextos específicos, estas narrativas son empleadas para justificar 
la corrupción, la represión y la concentración de poder. 

El mal utiliza un lenguaje que tranquiliza las conciencias, disfrazándose de virtud mientras 
siembra destrucción. El lector debe aprender a reconocer estas dinámicas en los diversos 
escenarios globales, demostrando que el mal rara vez actúa de manera descarada: 
operando bajo el disfraz de lo moralmente correcto y lo históricamente necesario. Para 
desenmascararlo, es preciso aprender a mirar más allá de la superficie, siguiendo el 

 
4 Bosch, David J., Misión en transformación: Cambios de paradigma en la teología de la misión, Libros 
Desafío, 2000, p. 621. 



 
7 

principio que Moisés utilizó para desenmascarar la falsa adoración: establecer el sentido 
último de todas las cosas. Cuando desviamos nuestra adoración del propósito fundamental 
de las escrituras y la transformamos en un instrumento al servicio de la utilidad mundana, 
el mal prospera en los márgenes de nuestra aceptación y complacencia. Su mayor poder 
radica precisamente en disfrazarse de bien para robar el verdadero propósito de la 
existencia: glorificar a Dios. Sin embargo, la verdad inquebrantable es que todo poder, por 
muy engañoso o elevado que parezca, se postrará finalmente ante el poder supremo. Y en 
eso mi estimado lector no tengo duda alguna, no existe un lugar de este universo que quede 
fuera de la soberanía y escrutinio de Dios. 

El Disfraz del Mal 

El mal no avanza a través de la fuerza bruta ni la espada únicamente; su mayor astucia 
está en ocultar sus armas tras valores que la sociedad considera incuestionables: la justicia, 
el sacrificio, el patriotismo o incluso el progreso. Para consolidar su poder, distorsiona la 
percepción colectiva y normaliza la opresión, manipulando narrativas sociales, políticas y 
religiosas. 

Los discursos cargados de emotividad y los símbolos de unidad nacional sirven de máscara 
para la explotación y la injusticia. Lo moralmente aceptable puede convertirse en una 
herramienta de control si no se somete a una evaluación crítica y a un marco ético sólido. 
Para discernir el camuflaje del mal, es necesario desafiar sus sutilezas y resistir la pasividad 
que genera la confusión. En la narrativa del Génesis encontramos un principio ineludible de 
esta sutileza: la serpiente, con su arte de la suspicacia y bajo la premisa de la elevación, 
convierte en esclavo al ser humano. Aunque antiguo, este principio sigue vigente en la 
modernidad. En una era de innovación tecnológica, la misma gastada promesa de elevación 
sigue siendo la bandera de protagonismos populistas: prometiendo libertad, esclaviza. Es 
el mismo disfraz, la misma metodología, la misma esclavitud. 

Ese disfraz te envuelve con sus tentáculos, te arrastra a través de discursos insidiosos, 
plagados de exaltación a la revancha, al nacionalismo, a la noción del enemigo interno. 
Despiertan sentimientos de venganza, odio, frustración contenida. Se alimentan del clamor 
de masas sedientas de justicia mal entendida, de logros que nunca llegaron. 

Es cierto, no hay gobierno perfecto. Los discursos se repiten entre un proyecto y otro. 
Utilizan las mismas armas retóricas, las mismas tácticas de manipulación. Promesas vacías 
que esclavizan al más necesitado: aquel que, en su vulnerabilidad, ve en esos líderes una 
esperanza sin sacrificio, una salida sin esfuerzo. 

Ese anhelo sin fundamento se convierte en un síntoma colectivo, una enfermedad social 
que se extiende entre quienes, en su deseo legítimo de una vida mejor, no han sido los más 
favorecidos. En ese caldo, donde se cultiva el resentimiento, nace una masa de pueblo que 
desea ser afirmado, reconocido, elevado. 

Pero ese deseo, manipulado por el poder, se transforma en cadena. Termina por esclavizar 
aún más sus vidas a un mecanismo insidioso, cíclico, que nunca termina. Una maquinaria 
que no libera, solo promete mientras devora. 



 
8 

¿Es esto lo que somos? ¿Esclavos que tropiezan una y otra vez con las mismas promesas 
huecas, seducidos por una libertad que no libera, que encadena? Romper este ciclo no es 
solo necesario; es un acto urgente de discernimiento y coraje espiritual. No se trata 
únicamente de rechazar un sistema opresivo, esto encara y desenmascara los métodos 
gastados con los que el mal, disfrazado de virtud, busca someter la conciencia colectiva. 

En contraste, el pasaje de Isaías 11:1-4 (RVR1960) nos ofrece una visión radicalmente 
distinta: “Saldrá una vara del tronco de Isaí, y un vástago retoñará de sus raíces...” Este 
vástago, figura mesiánica de Cristo, gobierna con justicia, sabiduría y temor de Dios. 
Defiende al pobre, y con equidad guía a los mansos de la tierra. Frente al árbol corrupto de 
la opresión, brota este vástago como promesa viva de una redención verdadera. 

El mal, por su parte, no se presenta como abiertamente destructivo. Llega como solución 
razonable, como necesidad pragmática, como el precio inevitable del orden. Se disfraza de 
bien mayor, justificando el sacrificio de los débiles en nombre de la seguridad, el progreso 
o la unidad. Su mayor astucia radica en su capacidad de torcer los valores éticos, 
pervirtiendo lo justo, degradando lo sagrado, banalizando el sufrimiento. 

A lo largo de la historia, sistemas totalitarios y líderes autoritarios han perfeccionado este 
arte. La manipulación de principios éticos ha sido una de sus armas más eficaces: no niegan 
la justicia, la redefinen; no eliminan la verdad, la reformulan; no anulan la libertad, la 
caricaturizan. Y estas estrategias no han desaparecido con el tiempo: se reinventan, se 
refinan, se insertan sutilmente en las estructuras políticas, sociales y culturales que nos 
rodean. 

En este contexto, la neutralidad moral se revela como una ilusión peligrosa. Creer que 
se puede permanecer al margen, sin tomar partido, es ya una forma de consentimiento. La 
resistencia al mal no puede ser ambigua. Exige convicción, claridad, una conciencia 
anclada en Aquel en quien hemos creído. 

Cristo es el fundamento de nuestra fe y el modelo encarnado del bien. En Él, la santidad se 
manifiesta como una realidad viva que transforma, exige y guía. Esta santidad no 
permanece en el plano abstracto, se vuelve concreta y cercana. La santificación, revelada 
en su persona, avanza como un proceso diario que nos incluye activamente. No responde 
a una imposición legalista, brota de una respuesta amorosa que nace de la gracia que 
hemos recibido. Vivimos para agradarle, impulsados por el gozo de haber sido alcanzados 
por su misericordia. 

Desde esta perspectiva, la ética no puede reducirse a un sistema de ideas. Se vuelve una 
praxis viva, un estilo de vida fundado en la voluntad de Dios. Es la expresión concreta del 
Reino, encarnada en gestos de justicia, actos de amor, decisiones que reflejan el carácter 
de Cristo en medio de un mundo quebrado. No es teoría; es resistencia. No es idealismo; 
es obediencia. 

Así, ser agentes del bien en un mundo caído no es un privilegio, es una vocación. Y esa 
vocación comienza cuando dejamos de mirar al mal como algo lejano y lo reconocemos 
donde realmente habita: en las estructuras, en los discursos, en los hábitos… y en nuestro 
silencio. 



 
9 

Identificar las dinámicas del mal proporciona el análisis necesario para comprender su 
poder de convencimiento. La forma en que se reviste de términos nobles desafía al individuo 
a profundizar en los principios que guían su vida. Exponer estas distorsiones no es un 
ejercicio meramente académico, es una responsabilidad ética y espiritual. 

Un Marco Ético de Resistencia 

Frente al mal institucionalizado que se perpetúa en las estructuras de poder de los 

gobiernos autoritarios, no basta con comprender. No basta con denunciar. Ha llegado el 

momento de afirmar, con claridad y sin ambigüedades, que la resistencia ética es una 

expresión concreta de la santidad de Dios en medio del desierto moral 

contemporáneo. 

Esta propuesta teológica parte de una convicción inquebrantable: todo conocimiento 

sobre el mal debe traducirse en acción redentora. No se trata simplemente de identificar 

las estrategias del poder que manipula, oprime y deshumaniza, en efecto es, establecer un 

camino de resistencia activa, profundamente enraizado en los medios de gracia y en la 

vocación profética del pueblo de Dios. 

Este marco ético no es una sugerencia abstracta ni un ejercicio académico; es 

una urgencia espiritual y política. Se funda en el testimonio de las Escrituras y se legitima 

en la historia de aquellos que, desde su fidelidad al Reino, han desafiado regímenes que 

exaltaban el mal bajo ropajes de virtud. La santidad, entendida como reflejo del carácter de 

Dios, se convierte aquí en el referente absoluto de justicia, verdad y responsabilidad 

colectiva. 

La tarea es clara: equipar al creyente con herramientas espirituales y prácticas para 

enfrentar las narrativas opresivas que pretenden neutralizar la conciencia moral. Temas 

como el coraje ético, la verdad como arma contra la manipulación, y la restauración 

de la dignidad humana en contextos marcados por la injusticia, no son periféricos: son 

centrales. 

La resistencia se mide por gestos heroicos insistentes y persistentes, sin desmejorar 

la fidelidad constante en lo cotidiano. Cada acto de verdad, cada palabra dicha sin temor, 

cada decisión que encarna los valores del Reino de Dios, constituye una forma 

de desobediencia santa ante un sistema que busca corromper la imagen de Dios en el ser 

humano. 

Decir “Sed santos, como vuestro Padre celestial es santo” (Mateo 5:48, RVR1960) no es 

proponer un ideal moral inalcanzable. Es lanzar un grito de guerra contra la corrupción, 

contra la mentira institucionalizada, contra la anestesia espiritual. Es rechazar la 

complacencia. Es discernir entre lo que parece luz pero es oscuridad. Es tomar postura 

firme frente a las fuerzas que, con sutileza o violencia, intentan socavar la justicia del 

Reino. 



 
10 

La santidad, en este contexto, no es retiro; es confrontación. No es silencio; es denuncia. 

No es quietud; es marcha. Es el acto radical de quienes han decidido ser atalayas y 

testigos. Testigos de un Reino que no pacta con la opresión y que avanza, incluso en 

sombras, con la luz de una ética que nace de Dios. 

Resistencia Activa en un Mundo de Sombras 

La lucha contra el mal comienza al desenmascararlo, pero culmina en la resistencia activa, 
anclada en la santidad de Dios. Todos, sin excepción sabemos, vemos y entendemos que 
la injusticia se ha normalizado, la manipulación mediática ha distorsionado la percepción de 
la realidad y, la opresión se disfraza de necesidad política, el creyente debe convertirse en 
una luz brillante de verdad. 

En particular, la pastoral venezolana enfrenta desafíos impuestos por un régimen que ha 
institucionalizado la injusticia y la desinformación. Este esbozo surge como una respuesta 
urgente ante esta realidad desgastante, con la esperanza de inspirar una comunidad 
espiritual que anhele el bien supremo de la nación, el desarrollo de virtudes cristianas y la 
tarea permanente de ser una voz profética en cualquier momento histórico en el que nos 
encontremos. 

La resistencia no es solo un acto de confrontación; es un compromiso con la verdad y la 
justicia. Es la certeza de que, aunque el mal haya aprendido a disfrazarse con máscaras de 
virtud, la luz de la verdad siempre será más fuerte que cualquier sombra. 

Uno de los detonantes de estas líneas fue una experiencia personal que me marcó 
profundamente: un viejo amigo pastor, en un video de celebración navideña, oró con visible 
temor por la paz de la nación. Pero dentro del contexto en que se encontraba, parecía más 
bien una oración pronunciada desde las cadenas opresivas de una mazmorra imaginaria. 
Esto me llevó a preguntarme: ¿es posible orar sin miedo, con determinación, por una acción 
efectiva de verdadera libertad? Es decir: ¿Por qué oramos por paz, sí no la hay, cuando 
deberíamos estar orando por la restauración del derecho democrático? ¿Se puede superar 
el temor a las represalias y adoptar una metodología que combine audacia y prudencia, y 
determinación5? 

Recuerdo las palabras de Jesús: "No penséis que he venido para traer paz a la tierra; no 
he venido para traer paz, sino espada" (Mateo 10:34RV1960). ¿Cómo se aplican estas 
palabras en el contexto de nuestras relaciones y nuestro compromiso individual y misional 
en un sistema totalitario? Estas reflexiones me llevaron a considerar el papel de la iglesia: 
¿de qué manera estamos siendo una fuerza de transformación estratégica en este régimen 
opresor? ¿Por qué el cambio parece tan lento y desgastante? Si Dios ha permitido esta 
situación, ¿cuál es el propósito detrás de ello y qué papel nos corresponde dentro de la 
hegemonía de un poder ilegítimo? 

En este análisis, tres posturas emergen como claves para enfrentar esta realidad: 

 
5 Clausewitz, De la guerra, Libro 3, Cap. 1: sobre el "coup d'œil" como juicio rápido en medio de la 
incertidumbre. 



 
11 

Primero, la oración y todos los medios de gracia deben ser un acto de valentía visceral. 
Orar estratégicamente con pertinencia, actualidad y vocación del significado de la oración 
eficaz, en el contexto de una viuda que busca justicia, tanto en lo público como en lo privado, 
se convierte en un movimiento de resistencia moral y espiritual. La determinación surge de 
un entendimiento claro de las circunstancias y de un raciocinio que combate la parálisis de 
la duda con una acción pertinente6. En este sentido, ¿ha crecido la espiritualidad de la 
iglesia desde que este régimen se instauró? ¿Se ha movilizado un movimiento de oración 
nacional que confronte estratégicamente los sistemas opresores, como sucedió frente a los 
muros de Jericó? ¿Quiénes marcharon y luego cayeron los muros? (Josué 6:1 RV1960) 

¿Qué quería decir Pedro?  

Llevo días interrogando el texto de Pedro, no desde la comodidad de un escritorio, desde 

el temblor interior que produce vivir bajo sistemas de dominación disfrazados de progreso. 

Regímenes que, como en el primer siglo, socavan la verdad, manipulan la memoria, 

desfiguran la justicia y trituran la dignidad. Me he preguntado con insistencia: ¿qué habría 

pasado si Pedro, en lugar de exhortarnos a orar por la paz, nos hubiera llamado al derribo 

de las estructuras imperiales injustas? ¿Si, en lugar de hablarnos de vida quieta y reposada, 

nos hubiera instruido a incendiar las instituciones del César, a resistir con fuego y espada 

la corrupción de un imperio devorador de almas? 

Recordemos el contexto: Nerón reina. Roma respira violencia, decadencia, poder absoluto. 

Los cristianos no solo son perseguidos, son convertidos en espectáculo. Antorchas 

humanas, cuerpos crucificados, gritos apagados por la arrogancia del imperio7. En ese 

escenario, Pedro escribe. Su vida en peligro. Su final, según la tradición, una cruz invertida. 

Y sin embargo, dice: 

"Honrad al rey. Sed sumisos. Vivid quieta y reposadamente." 1 Pedro 2:13–17RV1960 

1960. Véase también Romanos 13:1–7. 

¿Resignación? ¿Prudencia política? ¿Código encriptado para una iglesia acosada? 

Tal vez Pedro no nos está invitando a pasividad. Tal vez nos está ofreciendo una forma 

más disruptiva de resistencia: una paz que no se compra, una quietud que no es silencio 

cómplice, en efecto, un testimonio escandaloso en un mundo adicto a la violencia. La vida 

quieta que propone no es retirada, es confrontación ética desde otra lógica. Porque vivir en 

paz en un sistema injusto demanda abrir los ojos más que nunca, resistiendo desde la 

santidad, desde la integridad, desde la verdad no negociable. 

No debemos olvidar que Pedro es judío. Lleva en su sangre la memoria de un pueblo que 
alguna vez fue libre bajo sus propios reyes, y también la herida abierta de siglos marcados 
por el exilio, la opresión y gobiernos ajenos. Conoce en lo más profundo lo que significa 
anhelar un reino terrenal. Sin embargo, ha contemplado al Mesías crucificado y ha sido 

 
6 Clausewitz, De la guerra, Libro 3, Cap. 1: sobre el "coup d'œil" sobre la determinación como hábito mental 
que supera la parálisis de la duda. 
7 Tácito, Anales, XV, 44. El historiador romano relata cómo Nerón culpó a los cristianos del incendio de Roma 
y los sometió a torturas públicas. 



 
12 

testigo de una revelación mayor. Ha comprendido que el Reino no se instala mediante 
estructuras humanas, el reino se establece a través de una transformación que nace desde 
el corazón. Por eso, su carta trasciende un simple llamado a la serenidad. Se presenta 
como una declaración profundamente espiritual, una estrategia divina que responde al 
imperio desde las fronteras invisibles del Reino. Pedro no dirige al pueblo hacia la lucha 
armada. Ofrece una forma de revolución más radical, con raíces más hondas y efectos más 
duraderos: no a través de la violencia, lo hace por medio de la cruz sostenida con fidelidad. 

La espada impone. La cruz transforma. La espada mata. La cruz redime. La espada 
responde al poder con violencia. La cruz responde al poder con verdad y sacrificio. 

Sostener la cruz no es sinónimo de pasividad. Es un acto consciente de resistencia que 
desarma al opresor sin imitarlo. Es una forma de confrontación que no reproduce los 
métodos del imperio, utiliza una metodología que los deja expuestos en su vaciedad moral. 
Pedro sabía que la verdadera victoria del Reino no se lograría conquistando Roma, era un 
mecanismo más efectivo, más visceral, más estratégico; desmantelando los ídolos de 
Roma desde adentro, desde una comunidad que encarnara otra forma de vida, otra ética, 
otra esperanza. 

Al llamar a sus hermanos a vivir “como libres, pero no como los que tienen la libertad 
como pretexto para hacerlo malo” (1 Pedro 2:16, RVR1960), Pedro está redefiniendo el 
concepto de libertad en los términos del evangelio. No es la libertad de destruir, estaba 
llamando a vivir fielmente bajo el Señorío de Cristo, incluso cuando eso signifique sufrir, 
y en algunos casos morir. En un mundo donde el poder se mide por la capacidad de imponer 
miedo, Pedro está recordando que el verdadero poder del creyente está en no negar la 
cruz cuando la espada amenaza. 

Este mensaje, leído hoy, conserva su fuerza disruptiva. En una época marcada por la 
tentación constante de devolver el golpe con la misma intensidad, la carta de Pedro invita 
a una forma de resistencia moldeada por la cruz: valiente, radical, profundamente espiritual 
en su expresión del Reino. Surge, desde la fidelidad que brota del carácter de Cristo. Se 
sostiene desde una visión que discierne desde lo alto y actúa con sabiduría eterna. 

No empuñamos la espada; sostenemos la cruz. Y en esa cruz encontramos la luz y 

contemplamos la verdadera victoria. No se trata de una conquista según los términos del 

César, es por definición de las escrituras, según los del Cordero inmolado. Aun cuando 

vivimos en un “todavía no” que parece prolongarse, especialmente ante la aparente 

inacción frente a los poderes coercitivos, dominantes y destructivos de los tiranos, seguimos 

firmes. Esos regímenes —como los que hoy oprimen en Venezuela, Cuba y Nicaragua— 

se presentan inicialmente como elegidos por el pueblo, pero terminan aferrándose 

ilegalmente al poder. Frente a ellos, la cruz no es rendición: es resistencia activa, esperanza 

encarnada, fidelidad sostenida hasta el final. 

Sin embargo, vivimos tiempos distintos. Las democracias modernas, imperfectas, han 

creado estructuras más complejas que los imperios antiguos. Hoy, el mal no solo se 

manifiesta en la violencia del emperador, se revelan en sistemas narrativos que confunden, 

en leyes que legalizan la injusticia, en medios que normalizan el saqueo de las conciencias. 



 
13 

Hoy, la paz puede ser una mentira mediática, un anestésico administrado 

cuidadosamente por quienes roban elecciones y secuestran instituciones. 

Por eso, nuestra misión no puede ser ingenua. Nuestra oración por paz y quietud debe 

ser profundamente disruptiva. Una oración que no solo clama, una oración que denuncia. 

Una intercesión que defiende naciones desde las rodillas, pero con ojos abiertos y manos 

dispuestas a actuar. Una espiritualidad que no se esconde, ¡una que clama desde las 

extrañas un gripo de libertad! 

No estamos llamados a cruzarnos de brazos. Estamos llamados a arrodillarnos con los 

puños cerrados de indignación justa, con la voz encendida por la verdad, con el corazón 

alineado al Reino. Pedro obedecía a Cristo, no a César. Y nosotros también. Por eso, ser 

fieles a su exhortación implica ser una voz profética en nuestro tiempo, proclamar un 

evangelio integral, denunciar el pecado estructural y vivir una fe que no se conforma con 

sobrevivir en la oscuridad, una fe que arde con la luz de la justicia. 

¿cómo puedo terminar esta interrogante de este texto? Tal vez esto sea un despertar. 

Pedro no nos llamó a la resignación. Nos convocó a una paz que desafía los imperios. A 

una esperanza que no negocia con la mentira. A una iglesia que ora, pero también actúa. 

Que clama, pero también se levanta. Que espera, pero no se rinde. 

Tu voz es necesaria. No calles, ora por una normalización del hilo constitucional. La historia 

de Pedro, y su final muerte por crucifixión invertida, de la carta enviada desde el fuego de 

la prueba, es una invitación a denunciar. Es un mandato para seguir luchando con las armas 

del Reino. Desde la rodilla. Desde la palabra. Desde la verdad8. 

Acción en medio de la oración  

Siguiendo las exhortaciones de Pablo en 1 Timoteo 2:1-2, debemos orar por los 
gobernantes, con sumisión, intercediendo por justicia y orden, especialmente en 
nuestro caso; orar para que se restablezca el hilo constitucional,  mientras denunciamos 
el pecado institucional. Este equilibrio entre oración y acción refleja una espiritualidad 
activa que desafía las estructuras de opresión. 

El mártir alemán Dietrich Bonhoeffer entendió con claridad que la Iglesia no podía 
limitarse a una intercesión pasiva cuando los gobiernos se tornaban injustos. Para él, orar 
por las autoridades debía ir acompañado de una resistencia ética y, en ciertos casos, de 
una oposición activa a la injusticia. En su Ética, Bonhoeffer plantea que no basta con ayudar 
a las víctimas del mal, es necesario interrumpir el mecanismo que perpetúa la injusticia. 
Como expresó de manera contundente: 

 
8 Eusebio de Cesarea, Historia Eclesiástica, Libro II, cap. 25. Según la tradición cristiana temprana, Pedro fue 
crucificado en Roma bajo el mandato de Nerón, alrededor del año 64 d.C. 



 
14 

"No basta con ayudar a las víctimas que caen bajo la rueda de la injusticia; debemos 
atajar la rueda misma."9  

Esta postura es coherente con el pensamiento reformado de Juan Calvino, quien 
enfatizaba la necesidad de orar para que Dios conduzca los corazones de los gobernantes 
hacia la justicia, pero sin eximir a la Iglesia de su deber profético de llamarlos a rendir 
cuentas. Calvino afirmaba que la obediencia a los magistrados debía estar condicionada a 
su adhesión a la justicia y, en caso de desviación, los cristianos tenían la responsabilidad 
de resistirlos en los términos de la prudencia y la verdad10. 

Por otro lado, Martín Lutero subrayaba que la obediencia a Cristo era suprema, incluso por 
encima de las normas humanas. En su comentario sobre Hechos 5:29RV1960 ("Debemos 
obedecer a Dios antes que a los hombres"), Lutero reafirmaba que la sumisión al Estado 
no podía significar la complicidad con el pecado11. 

Bonhoeffer llevó esta convicción a su máxima expresión al denunciar la corrupción del 
Tercer Reich y comprometerse en la lucha contra la opresión nazi. Para él, la Iglesia tenía 
tres opciones frente a un gobierno injusto: 

1. Llamar al Estado a actuar con justicia. 
2. Ayudar a las víctimas de su injusticia. 
3. Resistir activamente cuando el Estado se convierte en opresor.12  

Por lo tanto, la oración por los gobernantes es un acto revolucionario, un arma 
espiritual que debe ir acompañada de acción. No podemos sostener con nuestras 
oraciones la injusticia, oramos para que la verdad de Dios se manifieste en los asuntos 
humanos. La intercesión es parte del combate espiritual, y la Iglesia no puede ser cómplice 
del mal por medio de una obediencia sumisa al no crear un movimiento de oración por la 
restitución del hilo constitucional en países donde se ha perdido, especialmente y en mi 
caso, Venezuela. 

Así como Bonhoeffer desafió la opresión de su tiempo, la Iglesia de hoy debe levantar su 
voz contra la injusticia, sosteniendo la espada de la verdad y clamando por un gobierno 
que refleje la justicia de Dios en la tierra. 

Segundo, ser visiblemente una fuerza de luz que elimine la ceguera espiritual y sal que 
preserve lo salvado, llevando el mensaje del evangelio a las esferas más altas del poder 
político. Esto implica una evangelización audaz, desafiante, confrontativa con el pecado 
dirigida incluso a los caudillos visibles del régimen. La presencia de determinación y ánimo 
resuelto es clave para conquistar lo inesperado y superar los temores13, incluso a la muerte. 
Sin embargo, cabe preguntarse: ¿hasta qué punto la narrativa coloquial propia de estos 
regímenes y el poder supremo que ostentan estos líderes les permitirían abrazar la fe en 

 
9 Bonhoeffer, Dietrich. Ética. Editorial Trotta, 2000, p. 174.   
10 Calvino, Juan. Institución de la Religión Cristiana, Libro IV, Cap. 20.   
11 Lutero, Martín. Comentario sobre Hechos 5:29, Obras Completas, Editorial Concordia, 1535.   
12 Bonhoeffer, Dietrich. La Iglesia y la cuestión judía, 1933.   

 
13 Clausewitz, De la guerra Libro 1, Cap. 3: sobre la importancia de la presencia de ánimo frente a lo 
inesperado. 



 
15 

Jesucristo? Hasta el día de hoy, estas preguntas permanecen sin respuesta, y la iglesia 
parece continuar inmutable desde el mismo día en que este régimen se instauró 
ilegítimamente en el poder. 

La urgencia de estas preguntas no solo desafía estas líneas y nuestra espiritualidad, 
desafían principalmente nuestra capacidad de actuar con ánimo resuelto, determinación y 
estrategia en medio de la incertidumbre. Las grandes transformaciones requieren una 
combinación de claridad, audacia y resistencia estratégica14. ¿Estamos, como iglesia, a la 
altura de este desafío?15  

Mi corazón sufre, y mi lápiz, tenso en mi mano apretada por la impaciencia y la impotencia 
de una espera que desespera, refleja el clamor de mi alma ante las circunstancias 
apremiantes que enfrentan los pueblos oprimidos por regímenes totalitarios. Este 
sufrimiento erosiona mi ánimo y debilita mis ganas de celebrar la emblemática festividad 
del nacimiento de mi Redentor16. Porque, al final, un pernil en la mesa no puede borrar las 
atrocidades cometidas en los últimos 23 años de comunismo. Hoy celebro, pero con un 
sentimiento de nostalgia que envuelve y embarga mi corazón. 

En medio del dolor, me atrevo a seguir aspirando a la paz, pero reformulando su significado 
etimológico: no podemos construir la paz sin la espada de la santidad. Pero esta santidad 
no nace del hombre, nace de la santidad de Dios. Caín actuó desde una ética caída, 
impulsado por su rebelión contra la verdad. Su acción, lejos de reflejar un mandato cultural 
legítimo, representa la distorsión de la justicia, la exaltación del yo sobre la voluntad de 
Dios. Solo en Cristo encontramos la verdadera espada de la santidad, aquella que juzga 
con justicia y que redime a los caídos en su gracia. La fe demanda el bien, que significa ser 
como Jesucristo. Es la espada que exige justicia por la sangre de los que han caído, 
aquellos cuya sangre, como la de Abel, clama por justicia y por la condenación de los 
autores intelectuales y materiales de la desidia y la angustia. 

Mi lápiz no descansará hasta ver dominado y doblegado el poder que nos oprime. 

Siento una indignación indescriptible al ver cómo la fe se diluye, su voz se apaga y su 
práctica se ve comprometida, sometida por el discurso propagandístico y la maquinaria 
subversiva que pretende neutralizar su voz profética. Reflexiono entonces en el legado de 
hombres valientes como Bolívar, y cuánto nos hace falta su voluntad. Mientras su 
pensamiento se desvanece en manos de quienes han encadenado su ideario a su propia 
versión de la revolución, su esencia se tergiversa para servir a fines distintos a los que 
originalmente defendió. 

Ante este panorama, surge con urgencia la necesidad de una ética pastoral que aprenda a 
librar la guerra espiritual y, al mismo tiempo, denuncie la injusticia con fervor. En el amplio 
contexto de los cuatro componentes que conforman el ambiente de la guerra—el peligro, el 
esfuerzo físico, la incertidumbre y la oportunidad—se hace evidente la necesidad de una 

 
14 Clausewitz, De la guerra Libro 1, Cap. 3 sobre la necesidad de resistencia estratégica en contextos 
adversos. 
15 Carl von Clausewitz, Sobre la Guerra, p. 34. Reinterpretación sobre nuestro papel dentro de los contextos de 
ser una fuerza de transformación moviéndonos según sean las oportunidades y las circunstancias con tezon y 
determinación del papel que jugamos dentro del gran tapiz de Dios. 
16 Este segmento se escribió durante las festividades de diciembre 24 de 2024 mientras mi esposa y suegra 
preparaban los alimentos que habíamos de consumir durante la cena navideña 



 
16 

fuerza moral y mental extraordinaria. Una fuerza que permita avanzar con determinación 
en un entorno lleno de desafíos desconcertantes. 

Así como los historiadores y cronistas de gestas militares emblemáticas describen esta 
cualidad con términos como energía, firmeza, constancia y fortaleza de espíritu y carácter, 
podemos trazar un paralelismo con la lucha espiritual. De la misma manera, nuestra 
resistencia en la fe requiere esas mismas virtudes, adaptadas a las circunstancias de la 
vida diaria, pues en cada prueba enfrentamos un campo de batalla donde la victoria radica 
en mantenernos firmes en la gracia y la verdad de Dios. 

Asimismo, denunciar la injusticia con fervor es un deber ineludible, y eso comienza y termina 
en la proclamación del evangelio, aunque ello implique sacrificar la comodidad o incluso la 
vida. Esta es, en última instancia, la vocación con la que cada uno es llamado. "Zapatero a 
su zapato", pero nos toca honrar las vidas de aquellos que, en el entendimiento de su 
llamado, han entregado su sangre en la lucha por la libertad de los pueblos oprimidos y eso 
mi estimado lector recae sobre aquellos que en su preparación son llamados a defender la 
patria, a liberarla y los yugos que la esclavizan. El caso de Bolívar es único en la historia de 
nuestra nación; él derramó su sangre por la libertad, pero tampoco debemos olvidar a los 
soldados y campesinos que, sin renombre ni reconocimiento, ofrendaron su vida por esa 
misma causa. 

Murieron en las batallas, en los campos y en las ciudades, en los momentos más decisivos 
de la nación. Cuando se exigió su sacrificio, lo entregaron sin reservas, y su valentía fue 
recibida con honor. ¿Será nuestra generación capaz de mostrar la misma firmeza en la 
lucha por la verdad, la justicia y la fe? ¿en la proclamación del evangelio que cambia, que 
transforma y mejora la vida y su percepción de ella?  

Tercero. En este análisis, mi posición con relación al mal institucional, que se manifiesta 
de manera generalizada por medio de una doctrina dura de reeducación que fomenta un 
tipo de persona silenciosa y tolerante con la mediocridad —avalada por leyes 
supuestamente para el “bien común”, pero que ocultan mecanismos de control arbitrarios—
, es crucial para la denuncia y transformación. Este mal se entreteje con un lenguaje 
inclusivo que sataniza toda resistencia activa y ataca a aquellos que intentan denunciar sus 
prácticas corruptas. 

En este escenario oscuro, la verdad y el verdadero bien común representado en el 
evangelio de Jesucristo se alzan como estandartes de esperanza. La apologética, en 
momentos como este, se convierte en una herramienta determinante al desenmascarar los 
mecanismos insidiosos de estas doctrinas arbitrarias y totalitarias. Por su parte, el púlpito 
debe ser la voz profética que denuncia el pecado, mientras que la lógica elemental y la 
sabiduría de la verdad se reflejan en la manera en que vivimos, nos movemos y existimos 
dentro y fuera de las paredes de la iglesia. Cuanto más profundizamos en la verdad absoluta 
de Dios, más expuestos estamos a las maneras insidiosas en que el pecado nos atormenta 
y seduce hacia un doble discurso, el cual debe ser eliminado si queremos ser una voz fuerte 
y firme en este tiempo para esta generación. 

Denunciar es un acto evangelístico. No una reacción impulsiva, no un gesto aislado de 
indignación moral, es una proclamación concreta de santidad y verdad en medio de un 
mundo que ha aprendido a llamar bien al mal. Forma parte esencial de la dinámica del 



 
17 

Reino de los Cielos: una expresión activa del evangelio encarnado, que se manifiesta 
en los contextos más prácticos y cotidianos de la vida. 

Allí, precisamente allí —en lo que parece insignificante, en lo habitual, en lo rutinario— 
comienza la verdadera denuncia del pecado. No se limita a señalar lo que está mal en las 
estructuras grandes y lejanas; se activa en el momento en que somos capaces de 
decir no a la corrupción cuando toca nuestra puerta, de rechazar la inmoralidad cuando se 
disfraza de necesidad, de resistir la tentación cuando el sistema nos ofrece soluciones 
ilícitas a problemas legítimos. 

Cuando la mente, presionada por la crisis económica, comienza a justificar lo indebido; 
cuando el corazón se abre a pequeñas concesiones en nombre de la supervivencia; cuando 
el entorno ha normalizado la injusticia al punto de volverla invisible… es allí donde se gesta 
la denuncia. En ese terreno íntimo, donde la conciencia decide a quién pertenece: al 
sistema que pervierte el bien, o al Reino que lo restaura. 

Denunciar, entonces, es exponer a la luz lo que el sistema intenta ocultar. Es romper 
con la lógica del silencio cómodo. Es proclamar que el evangelio no solo salva almas, 
también denuncia estructuras, transforma culturas y exige fidelidad. Y esa fidelidad 
comienza en lo secreto: en la integridad del pensamiento, en la honradez de las decisiones 
pequeñas, en la firmeza de la palabra dicha con amor, pero sin ambigüedad. 

En efecto, la denuncia no es un fin en sí misma. Es una señal del Reino. Una declaración 
pública de que el bien no será negociado, que la verdad no será silenciada, que la santidad 
no es opcional, es nuestra forma de resistencia y nuestra forma de evangelizar. 
Porque el evangelio no solo anuncia salvación: también confronta el pecado —personal y 
estructural— con la fuerza de la cruz y la claridad de la luz. 

La vida pura de la iglesia 

La vida pura de la iglesia debe ser visible en sus miembros. Si estos no viven de acuerdo 
con las prácticas de santidad, el mensaje será como una pelota de goma que rebota dentro 
de las cuatro paredes sin trascender más allá de la puerta misma. Por ello, debemos limpiar 
la casa. Este principio encuentra su fundamento en el relato de Jesús entrando al templo 
en Juan 2:13-17, durante la Pascua, un tiempo en que los corazones deberían elevarse en 
adoración, rememorando la liberación que Dios concedió a Israel. Sin embargo, lo que 
encuentra es ruido, caos, y un mercado desbordante. Su mirada se endurece al observar a 
los cambistas manipulando monedas, comerciando animales indignos para el sacrificio, 
explotando el anhelo espiritual de los peregrinos. El templo, ha sido reducido a un vulgar 
mercado. Las mesas se vuelcan, y las monedas caen como una tormenta metálica al suelo. 
Los animales, asustados, corren en todas direcciones, mientras los mercaderes gritan en 
vano, incapaces de detener el movimiento profético de Jesús y declara: “¡Saquen esto de 
aquí! ¡No hagan de la casa de mi Padre una casa de comercio!” (Juan 2:16 RV1960). 

Este acto no es meramente una limpieza física, es una declaración sobre lo que debe ser 
el templo: un lugar consagrado para la presencia de Dios, la oración y la comunión, no para 
el comercio ni la corrupción (Isaías 56:7 RV1960). Más allá de denunciar la codicia 
económica, Jesús expone la idolatría del sistema religioso y anuncia un nuevo templo: Él 
mismo, quien sería destruido y resucitaría en tres días (Juan 2:19-21 RV1960). 



 
18 

Hoy, los templos somos nosotros (1 Corintios 6:19RV1960). Este simbolismo nos lleva a 
reflexionar: ¿Qué mesas hemos permitido en nuestros corazones? ¿Qué rincones de 
desidia y complacencia necesitan ser confrontados y limpiados? Para mantener en orden 
los medios y fines del bien común, basados en el sacrificio de quienes son llamados al 
ministerio, es necesario que líderes espirituales vivan en modestia y misericordia, como 
ejemplos accesibles y transparentes. La iglesia debe ser una referencia moral de sus 
miembros. La denuncia comienza con una autoevaluación honesta de nuestras propias 
fallas. 

La toalla y el lebrillo 

Jesús nos da un paradigma de liderazgo cuando lava los pies de sus discípulos (Juan 13:1-
17RV1960). Si bien la Iglesia es una entidad corporativa, un cuerpo vivo que se mueve en 
la dimensión de la gracia, nuestro modelo sigue siendo la toalla y el lebrillo. Aquella escena 
surgió en un día común y corriente, mientras todos se preparaban para la cena en 
conmemoración de sus costumbres. Era un día ordinario, en el transitar de las calles, hebras 
de paja y excremento que se mezclaban con el polvo del camino y las sandalias. El aire 
estaba impregnado de olores: sudor, humo de leña y especias que anunciaban los 
preparativos de las comidas. 

Entre el bullicio, los discípulos se abrían paso hacia la cena, enfrascados en discusiones y 
pensamientos de quien sería el mayor, con los pies agrietados y manchados por el barro 
acumulado en los senderos. En medio de esa rutina cotidiana, nadie esperaba lo 
extraordinario. Cerca de la entrada, un pequeño lebrillo con agua limpia —aparentemente 
como adorno— descansaba sin el esclavo que normalmente lo utilizaría para lavar los pies 
de los asistentes. A un lado, una toalla de lino modesto aguardaba sin propósito aparente. 

Fue entonces cuando, tras la inusual solicitud de una madre preocupada por el futuro de 
sus hijos, Jesús rompió con lo inesperado. Tomó el lebrillo y la toalla, se inclinó, y sin hacer 
ruido, desató las sandalias de quien estaba primero. Con cuidado, sumergió sus pies 
cansados en el agua fresca. En un instante, el agua cristalina se tiñó de un marrón opaco, 
mezclándose con polvo, vetas de hierba y diminutas piedras, reflejo del tránsito diario entre 
animales y personas. Sin embargo, Jesús no se detuvo. 

Con gestos suaves, lavó cada pie, enjuagándolos varias veces, atendiendo cada grieta, 
callo y magulladura con paciencia y ternura. Al terminar, envolvió las plantas y los tobillos 
en la toalla con una delicadeza casi maternal, secándolos uno a uno. Aquella acción, 
sencilla pero profundamente significativa, reveló la grandeza de un servicio que transforma 
lo común en santo y lo humilde en eterno. Este gesto redefine el liderazgo espiritual: no es 
un monumento al prestigio corporativo, es una manifestación de humildad y servicio. En la 
aparente insignificancia de arrodillarse frente a pies sucios, se hace palpable la santidad y 
el bien común. 

Así también, la iglesia está llamada a ser una entidad corporativa bajo los estándares de la 
gracia de un cuerpo en servicio activo y humilde, donde la gracia transforma la suciedad de 
los transitares de la vida en limpieza y esperanza. Los líderes espirituales deben seguir este 
modelo, viviendo entre las ovejas oliendo a ovejas, en el mismo roce de lo cotidiano, 
trabajando con ellas y siendo un testimonio visible del evangelio. Este es el tipo de liderazgo 
que demanda el ministerio, la nación y el país. 



 
19 

Liderazgo íntegro 

En una conversación rutinaria —de esas que comienzan con trivialidades y giran sin aviso 
hacia lo profundo— surgió el caso de un pastor de mi país que recientemente cayó en 
descrédito moral mientras aún ejercía el ministerio. Su nombre era conocido, su influencia 
palpable. Por años había predicado con elocuencia, guiado comunidades, formado 
discípulos. Pero detrás del púlpito, en las sombras de su vida privada, se gestaba una 
realidad muy distinta. Cuando la verdad salió a la luz, la conmoción fue inevitable: relaciones 
impropias, abuso de confianza, una doble vida cuidadosamente sostenida hasta que 
colapsó. La noticia corrió rápido, dejando a su paso confusión, dolor, desilusión. Fue allí, 
en medio de esa conversación, donde el pastor Francisco —con quien compartía el 
momento— comenzó a hablar con firmeza, desde una herida abierta por tantas caídas 
similares que ya no podían ser ignoradas. 

—No podemos permitir —dijo— que en nuestras filas haya pastores que se suban al 
autobús del ministerio con una conciencia dividida. No se puede servir al altar con una mano 
y con la otra arrastrar al rebaño a la perdición. Hay quienes, bajo el disfraz del liderazgo 
espiritual, terminan abusando de su autoridad. Consejeros que se presentan como guía 
para mujeres vulnerables, pero que terminan cruzando límites inaceptables, envolviéndose 
en relaciones cargadas de manipulación y pecado. Hombres que se visten de fe, pero viven 
atrapados en fantasías impuras, en delirios internos alimentados por el deseo no confesado, 
no enfrentado. 

Y aunque muchas veces estas faltas no son visibles al inicio, tarde o temprano emergen. 
La verdad tiene su forma de revelarse. Y es entonces cuando surgen los casos dolorosos, 
escandalosos, profundamente destructivos: pastores acusados de abuso espiritual y 
sexual; ministros atrapados en conductas impropias, sin arrepentimiento genuino; figuras 
de autoridad que, en lugar de ser pastores según el corazón de Dios, terminan siendo lobos 
con piel de oveja. 

La indignación era un sentimiento mutuo. Un clamor por santidad. Un grito pastoral desde 
las entrañas, porque el ministerio no es una plataforma para alimentar el ego, ni un refugio 
para ocultar adicciones, ni mucho menos un lugar para abusar de la confianza que el pueblo 
de Dios deposita en sus líderes. 

Y tal vez su voz es la que muchos necesitan oír con claridad en este tiempo: no hay 
espacio en el Reino para una espiritualidad de doble fondo. El llamado al ministerio es 
un llamado al quebranto, a la transparencia, al arrepentimiento constante. Porque el que se 
atreve a tocar el altar, debe vivir con las manos limpias y el corazón purificado por la gracia, 
no por la hipocresía. 

El tema del divorcio, por su parte, plantea un desafío considerable para muchos “llamados” 
debido a los requisitos y valores que la pastoral demanda. Sin embargo, no es un obstáculo 
insalvable si se discierne cada situación con sinceridad y se verifica un proceso genuino de 
sanidad espiritual en su peregrinaje y una vez allí se mantiene firme. Ahora bien, si después 
de haber probado los deleites del reino venidero, vuelve atrás, solo queda “una horrenda 
expectación de juicio, y de hervor de fuego que ha de devorar a los adversarios." (Hebreos 
10:26-27, RVR1960). Quiero arriesgarme a aplicar este texto al contexto pastoral en 
segundas y terceras nupcias: ¿cómo puede un “llamado”, un pastor en integro servicio, 



 
20 

después de disfrutar la gloria y el privilegio de este ministerio, caer en los placeres 
momentáneos del pecado y pretender volver? No soy quién para juzgar, pero hay una 
acción voluntaria que el candidato debe considerar seriamente, pues desandar ese camino 
no es tarea sencilla. Cada caso, sin duda, debe valorarse según su naturaleza y 
circunstancias particulares. Pero ser reincidente una y otra vez siendo participe del divino 
ministerio es peligroso, incluso demasiado arriesgado vivir en los términos de pecados 
flagrantes estando dentro del ministerio. En mi teología, todo el peso de las escrituras están 
sobre mí cuando diserto de estos elementos no de poca importancia, y ese peso también 
está sobre todo pastor que está dentro del ministerio. Pero  todo pastor que viva con una 
conducta oculta de pecado y reincida una y otra vez ese peso lo aplasta. Aunque difíciles 
estos temas deben ser tratados con discernimiento y verdad, asegurando que los líderes 
sean ejemplos de integridad. La iglesia debe ser un lugar de restauración y transformación, 
pero no a expensas de su santidad. 

Revolución de la gracia 

La transformación que Cristo nos invita a vivir comienza simultáneamente en nuestros 
corazones y en nuestro testimonio hacia el mundo. No podemos señalar los excesos del 
sistema sin, al mismo tiempo, purificar nuestra propia casa. La iglesia está llamada a ser 
garante de la verdad y el bien común, una comunidad que encarne una fe viva, capaz de 
desafiar la inmoralidad con santidad y un coraje firme. 

Al denunciar problemas como el lenguaje inclusivo o cualquier otra manifestación cultural 
populista, no basta con palabras; estas críticas deben ir acompañadas de acciones 
contundentes y coherentes, motivadas por una determinación férrea de atender a los más 
vulnerables. Este compromiso debe evidenciarse en vidas transformadas por el Evangelio, 
donde el testimonio de su poder renovador sea visible tanto en lo personal como en lo 
colectivo. 

Así, la apologética mostrará su verdadera fuerza, y la autoridad moral de la iglesia será 
incuestionable, no por su crítica al mundo, lo será por su reflejo fiel de la gracia y la justicia 
de Dios en acción. 

El marco ético propuesto en este esbozo no aboga por la violencia, abogo por una 
resistencia espiritual y moral, basada en las armas de nuestra milicia, que son espirituales 
y no carnales (2 Corintios 10:4 RV1960). La iglesia debe recuperar su llamado profético, al 
igual que Juan el Bautista, quien no temió denunciar el pecado, aun cuando ello le costó la 
cabeza (Mc 6, 17-29RV1960). 

Como alguien que ha vivido en carne propia la persecución y la violencia física y emocional 
de un régimen totalitario, esta obra también es un testimonio fehaciente de resistencia. Es 
el grito de un exiliado que anhela regresar a su tierra para verla libre y justa. Es una 
propuesta para redescubrir el papel de la iglesia como una fuerza de transformación 
moral y espiritual en medio de regímenes que pretenden esclavizar la mente y el corazón 
de la población, por medio de mecanismos coercitivos. 



 
21 

Venezuela, una nación rica en recursos y cultura, ha sido llevada al abismo por el abuso de 
poder y las narrativas marxistas que justifican el control mediante la opresión.17 Sin 
embargo, la resistencia ética y espiritual es una de las fuerzas más poderosas contra la 
oscuridad del totalitarismo18. Incluso en las circunstancias más opresivas, la fe puede 
iluminar el camino hacia la libertad y la dignidad humana19. Este esbozo es un clamor por 
la libertad, la justicia y la dignidad de una nación que pertenece, por derecho, a su gente y 
a Dios. 

"El mal no se combate con indiferencia ni con armas humanas, se combate con el 
poder de la verdad y la justicia, que son las únicas capaces de derribar fortalezas 
corruptas." 

El silencio pesa más que las palabras. Cuando las voces que deben hablar cayán, el mal 
actúa en un murmullo, en la aceptación pasiva de lo que aparenta ser inevitable. Son las 
grandes atrocidades las que lo perpetúan,  así como también las decisiones cotidianas que 
toleramos: mirar hacia otro lado, aceptar lo que es “práctico”, ignorar lo que incomoda. Este 
esbozo es un tratado para actuar desde la denuncia intelectual, desde un megáfono al aire 
del día, una confrontación radical de la verdad de Jesucristo. Porque el mal no espera; 
avanza mientras lo racionalizamos, mientras intentamos justificar su presencia en nuestras 
vidas. 

El propósito aquí es comprender el mal para resistirlo. Pero ¿cómo se resiste algo que rara 
vez se presenta como un monstruo visible? ¿Cómo se lucha contra un enemigo que usa el 
lenguaje de la virtud y el progreso, disfrazándose de patriotismo, estabilidad o sacrificio 
colectivo? La respuesta a estas preguntas no es fácil ni inmediata, pero la historia nos 
ofrece lecciones valiosas que no podemos ignorar. En tiempos de oscuridad, cuando el mal 
avanza con pasos calculados y la sociedad guarda silencio, el peso de la inacción se 
convierte en una carga insoportable. Este fue precisamente el lamento de Martin Niemöller, 
un pastor luterano alemán que, tras ser encarcelado durante ocho años en campos de 
concentración nazis como prisionero personal de Adolf Hitler, reflexionó con dolor y 
arrepentimiento sobre las omisiones que permitieron que el régimen totalitario se 
consolidara. 

Sus palabras, inmortalizadas con el paso del tiempo, nos confrontan con la realidad de 
nuestra indiferencia: 

"Primero vinieron por los socialistas, y yo no dije nada, 
porque no era socialista. 

Luego vinieron por los sindicalistas, y yo no dije nada, 
porque no era sindicalista. 

Luego vinieron por los judíos, y yo no dije nada, 
porque no era judío. 

Luego vinieron por mí, 
y, en ese momento, no quedaba nadie que dijera nada." 

 
17 Karl Marx y Friedrich Engels, El Manifiesto Comunista (Madrid: Akal, 2004), p. 143. 
18 Dietrich Bonhoeffer, Resistencia y Sumisión (Salamanca: Sígueme, 2009), p. 67. 
19 Dietrich Bonhoeffer, Resistencia y Sumisión (Salamanca: Sígueme, 2009), p. 89 



 
22 

Niemöller entendió demasiado tarde que el mal no puede ser resistido desde la comodidad 
del silencio o la distancia de la indiferencia.20 Estas palabras nacieron de la experiencia 
amarga de su encarcelamiento y del arrepentimiento por haber permanecido pasivo ante 
las primeras señales del mal. Su confesión fue una advertencia para su tiempo, una voz 
permanente y un recordatorio eterno para nuestro tiempo, de que el mal se alimenta de la 
indiferencia, y de que resistirlo requiere valentía, compromiso y sacrificio personal. 

Cada página de este esbozo tiene una intención urgente: invitarte, lector, no solo a entender 
las dinámicas del mal, a reconocerlo en tu entorno y dentro de ti mismo. Porque aquí reside 
una de las verdades más incómodas: el mal no siempre se impone desde fuera; también se 
infiltra en las grietas de nuestras propias decisiones, cuando justificamos el sufrimiento 
ajeno por conveniencia o cuando callamos por miedo a las consecuencias. El mal prospera 
cuando se le ignora, y su perpetuación es una colaboración silenciosa. 

Cuando lo Inmoral Se Disfraza de Virtud 

La Ética del Mal  no es ausencia de ética; es su distorsión deliberada. Es la corrupción de 
los valores universales del mandato cultural para servir a fines destructivos y opresivos, 
mientras se camuflan con narrativas que apelan al bien común. No grita "injusticia", susurra 
"necesidad". No se presenta como maldad explícita, se presenta como un sacrificio 
inevitable: algo que debe hacerse para preservar la estabilidad, el progreso o la 
soberanía21. 

El verdadero poder del mal radica en su habilidad para transformar el significado de lo 
bueno y lo malo. En esta ética torcida, la opresión no es una violación, es un acto de 
justicia22. El sufrimiento es un deber patriótico. El control absoluto es una medida legítima 
para garantizar la seguridad nacional. Al adoptar este lenguaje, el mal se convierte en un 
espectador dentro de nuestras sociedades: presente, pero invisible para aquellos que no 
desean enfrentarlo.23 

La Legalidad como Herramienta de Opresión 

La legalidad como herramienta de opresión representa un fenómeno profundamente 
arraigado en los regímenes totalitarios, incluso las mismas democracias duras y antiguas 
coquetean con este tipo de narrativa inmersiva, utilizando los elementos más preocupantes 
del entorno para crear discursos aparentemente proteccionistas en bien de un bien común, 
pero carecen de la idoneidad y elementos prácticos de sostenibilidad democrática. Donde 
la ley se convierte en el arma más sofisticada para estructurar y perpetuar el poder. En este 
entramado, no se trata simplemente de un sistema legal que funcione en términos de justicia 
imparcial; más bien, se instrumentaliza como un dispositivo narrativo para reconfigurar los 

 
20 Metaxas, Eric. Bonhoeffer: Pastor, Mártir, Profeta, Espía (p. 192). Grupo Nelson. Edición de Kindle. 

21 Hannah Arendt, Los orígenes del totalitarismo, 1951. 
22 Viktor Frankl, El hombre en busca de sentido, 1946. 
23 Dietrich Bonhoeffer, Resistencia y sumisión, 1951. 



 
23 

fundamentos de la moralidad, anulando cualquier marco ético que pueda desafiar el 
dominio establecido. 

En el régimen venezolano de Nicolás Maduro, esta legalidad adulterada es una maquinaria 

cuidadosamente diseñada para infiltrarse en el tejido más íntimo de la vida social y cultural. 

Es la manifestación visible de una ética subvertida, donde los valores como justicia, libertad 

y verdad son redefinidos y puestos al servicio del poder. La política, cuando abandona su 

misión de servir al bien común y se convierte en un instrumento de dominación, encuentra 

en la represión activa su medio para perpetuar su autoridad. Este fenómeno ha sido 

analizado por filósofos como Michel Foucault, quien en su obra Vigilar y castigar describe 

cómo las instituciones de poder utilizan mecanismos de control y represión para mantener 

el orden social y político. Foucault argumenta que estas prácticas, en lugar de promover la 

justicia, perpetúan un sistema de dominación al establecer una relación de poder asimétrica 

entre los gobernantes y los gobernados. Aquí, la narrativa se convierte en la columna 

vertebral de la hegemonía: se redefine lo correcto y lo incorrecto, no a través de un 

consenso moral o ético compartido, se logra por la imposición de una visión unívoca que 

no admite discrepancia. 

Ejemplos históricos como el régimen de apartheid en Sudáfrica ilustran cómo el marco legal 

se convirtió en una herramienta opresiva para legitimar la segregación racial, normalizando 

la desigualdad bajo el pretexto de la ley24. Asimismo, en los juicios de Moscú de la era 

estalinista, la legalidad fue manipulada para eliminar a los opositores políticos, bajo una 

lógica de "justicia revolucionaria" que no era más que un disfraz de persecución política25. 

Estas instancias muestran cómo la legalidad pervertida no solo define las reglas del juego, 

las  establece como las nuevas normalidades “morales” que condicionan la vida de las 

sociedades bajo su yugo. 

El chavismo, por ejemplo, ejemplifica este paradigma al conjugar elementos de socialismo 

del siglo XXI, populismo y nacionalismo bolivariano para construir una narrativa que legitime 

la centralización del poder. Hecho y línea que sigue al pie de la letra el insigne prodigo 

heredero del poder. En su retórica, conceptos como "justicia social" y "empoderamiento 

popular" siguen sirviendo para justificar medidas coercitivas que, bajo la apariencia de un 

bien común, destruyen la capacidad de resistencia ética de los ciudadanos26. Este enfoque 

concentra el poder en manos del Estado, criminaliza la oposición al etiquetar cualquier 

forma de resistencia como enemiga de los intereses del pueblo27. 

La narrativa oficialista se articula a través de una compleja red de símbolos diseñados para 

penetrar en la psique del ciudadano común y reconfigurar su percepción de la realidad 

inmediata. Estos símbolos son mensajes, instrumentos que despiertan emociones intensas 

y un sentido de urgencia que desborda lo cotidiano. No es una advertencia más; es una 

 
24 Basado en los registros históricos sobre la legislación del apartheid en Sudáfrica. 
25 Referencia a las purgas estalinistas documentadas en diversos estudios históricos. 
26 Straka, T., Leer el chavismo: continuidades y rupturas, Nueva Sociedad, 2017 
27 Rodríguez Rojas, P., ¿Qué es el chavismo?, Revista Propulsión, 2020, p. 71-90 



 
24 

llamada existencial que coloca al receptor frente a una verdad ineludible: el momento de 

actuar es ahora, porque retrasarlo significa un error irreparable. 

Cada símbolo está impregnado de significados universales que perforan las capas más 

profundas de la conciencia colectiva. Un reloj marcando los últimos segundos encarna la 

inminente pérdida de oportunidades vitales. Este símbolo no solo se comprende, se siente 

como una presión que impulsa al ciudadano hacia un umbral de decisión crítica. 

Esta narrativa trasciende la simple transmisión de información; es una maquinaria que 

conecta la percepción con la acción, desmantelando cualquier barrera de indiferencia o 

comodidad. Escenarios cuidadosamente diseñados presentan las consecuencias de la 

inacción y las hacen palpables, con un realismo que impacta visceralmente: fracturas en la 

cohesión social, el colapso de sistemas fundamentales o la pérdida de los pilares que 

sostienen a la humanidad misma. 

En este entramado simbólico, el problema se amplifica hasta volverse imposible de ignorar. 

No es un trasfondo que el ciudadano pueda relegar; se convierte en una urgencia que exige 

enfrentarse con determinación. El mensaje sitúa al receptor como protagonista de un 

momento crítico, un punto de inflexión histórico donde su respuesta inmediata es 

determinante. Si no actúa, la ventana de oportunidad se cerrará para siempre, dejando solo 

el eco de lo que pudo haber sido. 

Este sentido de urgencia, reforzado por imágenes evocadoras y un lenguaje cargado de 

poder emocional, transforma la pasividad en acción consciente. El receptor no solo entiende 

la gravedad del problema; lo vive, lo respira, y, más importante aún, se siente convocado a 

formar parte activa de la solución. 

Estos incluyen la reinterpretación de la historia y la manipulación del lenguaje, herramientas 

que desdibujan las fronteras entre la verdad y la propaganda. Un ejemplo empírico es la 

transformación del “Día de la Raza” en el “Día de la Resistencia Indígena”, una 

resignificación que no solamente cuestiona relatos históricos tradicionales; también impone 

una visión política que busca legitimar agendas contemporáneas bajo un velo simbólico. 

Esto incluye la creación de enemigos ficticios, el culto a la personalidad y la implantación 

de un discurso maniqueo que divide la sociedad en aliados y enemigos. Estas estrategias 

no solamente consolidan el control político; además, redefinen los valores culturales, 

transformando a toda una nación en un engranaje funcional al régimen28. 

En los regímenes totalitarios, la prensa se convierte en un instrumento clave para el control 

ideológico y la perpetuación del poder. La censura, la propaganda y la persecución de 

periodistas críticos son tácticas comunes para silenciar cualquier narrativa opuesta al 

régimen.29 Los medios independientes son cerrados o cooptados, mientras que los oficiales 

promueven un discurso uniforme que glorifica al líder y justifica las acciones del gobierno. 

 
28 Mi Lucha, Adolf Hitler, edición electrónica en castellano, 2003, pág. 14. 
29 Jacques Ellul, Propaganda: The Formation of Men’s Attitudes, 1965 



 
25 

Este ambiente ahoga el pluralismo informativo, limita la libertad de expresión y desinforma 

a la población, reforzando el aislamiento intelectual y la dependencia del Estado.  

Frente a las estructuras opresivas del mal, las Escrituras se erigen como un contrapeso 

inquebrantable, firme en su carácter eterno e innegociable. Su autoridad no deriva de 

conveniencias culturales ni de circunstancias pasajeras; está profundamente enraizada en 

la identidad de un Dios personal y perfecto. Sus principios no son invenciones humanas; 

son verdades eternas que trascienden las narrativas temporales, reveladas directamente 

en las páginas de la Palabra de Dios. 

La ética cristiana no es una simple respuesta moral; es un testimonio viviente del carácter 

divino. Cada uno de sus valores refleja el amor y la verdad que Dios imprimió en la creación 

desde el principio, aunque la caída los fracturó. A pesar de esa ruptura, las Escrituras 

revelan un diseño redentor que no solo restaura lo quebrado, también orienta a la 

humanidad nuevamente hacia su propósito original. 

En este panorama global, donde las ideologías fluctuantes intentan justificar el mal, las 

Escrituras se alzan como una brújula eterna que orienta hacia la justicia y la esperanza. Su 

mensaje confronta las estructuras de poder injustas mediante una verdad que transforma, 

libera y restaura, en lugar de recurrir a la violencia. 

La redención, como acto supremo de Dios, trasciende la mera reparación de lo quebrado; 

representa una reconstrucción integral que abarca todos los ámbitos de la vida: espiritual, 

moral, social y cultural. Vivir bajo los principios bíblicos no es únicamente un llamado, es 

también una forma de resistencia activa contra el mal y una proclamación vibrante del Reino 

de Dios. 

En un mundo que relativiza la moral y oscurece la verdad, el cristiano está llamado a ser un 
faro de luz, un reflejo de la gloria de Dios. El propósito no es únicamente denunciar la 
injusticia; también implica modelar una vida renovada que encarne esperanza, amor y 
verdad eterna. 

Dios no enfoca Su propósito en la permanencia de los elementos materiales con los que 
edificó el universo. Su atención está puesta en la restauración de aquello que recibió Su 
aliento de vida: las criaturas hechas a Su imagen. Lo que en el principio fue adornado con 
amor y verdad, el pecado lo distorsionó; sin embargo, la redención en Cristo busca 
restaurarlo en toda su plenitud. 

Por eso, no podemos limitarnos a cumplir con dificultad una lista de principios superficiales, 

reducidos a actos externos que buscan aparentar piedad: asistir regularmente a la iglesia 

sin un corazón transformado, dar ofrendas sin verdadera generosidad o evitar pecados 

visibles mientras se ignoran los problemas del corazón como el orgullo, la envidia o la falta 

de perdón. La vida cristiana no consiste en marcar casillas dentro de una lista de acciones 

religiosas. Se trata, más bien, de una búsqueda activa de lo bueno, lo perfecto y lo 

verdadero. Esta búsqueda se lleva a cabo mediante la fe en un Dios que nos llama y nos 

santifica. 



 
26 

La santificación es la obra transformadora del Espíritu Santo. Es Él quien nos capacita para 

reflejar el diseño original de Dios: vivir para Su gloria, en comunión con Él y con los demás, 

siendo verdaderos testigos de Su amor y Su verdad. 

No estamos aquí para formar grupos de resistencia alineados con un partido político en 

particular. Aunque nuestra participación como ciudadanos en el sufragio y en la obediencia 

a las leyes es un deber que reconoce nuestra pertenencia a una nación, aunque nos 

sintamos identificados con las narrativas de una oposición que lucha en sus términos por 

abrir pluralidad por medios democráticos, nuestra principal responsabilidad, como obreros 

aprobados por Dios, es resistir el mal en todas sus dimensiones. Esta resistencia es una 

expresión ética que trasciende lo temporal y se arraiga en la verdad del evangelio. 

La resistencia ética no puede limitarse a gestos simbólicos ni a posturas vacías de 

propósito. Es una inmersión completa en la responsabilidad comunitaria hacia el bien del 

prójimo, comenzando con el llamado a que cada persona conozca y reciba la salvación en 

Cristo. Sin embargo, esta labor espiritual debe evidenciarse en una ética práctica y 

comprometida, que no tolere dobles estándares ni hipocresías. 

Vivir esta ética implica encarnar una moralidad coherente, sin contradicciones, que refleje 

la fidelidad a la santidad de Dios. Es un llamado a actuar con integridad, a mostrar a través 

de nuestras acciones un carácter firme pero lleno de amor, que visibilice tanto la autoridad 

como la compasión inherentes a la santidad divina. Esto se traduce en actos concretos que 

evidencien justicia, misericordia y un amor auténtico por el prójimo, como una manifestación 

del carácter transformador de Cristo en nosotros. 

La vida cristiana no consiste meramente en una adhesión a principios morales ni en una 

rutina de prácticas religiosas; es una vida transformada radicalmente por la obra redentora 

de Cristo. En su esencia, se trata de una vida restaurada que apunta a la reconciliación de 

lo que el pecado ha fragmentado: la relación con Dios, con el prójimo y con la creación. 

Esta vida surge únicamente por la gracia que irrumpe en el corazón, y no por el esfuerzo 

humano. Es esa gracia la que libera al creyente de su oscuridad y lo conduce a la luz de la 

comunión con Cristo. En esta nueva realidad, la vida cristiana se convierte en un testimonio 

viviente de la santidad de Dios, donde cada acción, pensamiento y decisión refleja Su amor, 

Su verdad y Su propósito eterno. Es una vida que cree y actúa; que espera y transforma. 

Expresa un rechazo al relativismo del mal y constituye una proclamación visible de un Dios 

cuya santidad irrumpe en la historia, redimiéndola y otorgándole un propósito eterno en 

Cristo. La encarnación y crucifixión de Jesús exigen justicia y, al mismo tiempo, la encarnan, 

transformando el tiempo y la historia en escenarios de redención. Esta ética se presenta 

como una respuesta concreta al presente, aceptado y transformado por Dios, que señala 

hacia la restauración final de todas las cosas30. 

Para construir una resistencia efectiva frente a las estructuras opresoras, debemos 

recuperar la memoria histórica del cristianismo como autoridad moral transformadora. Esta 

 
30 Bonhoeffer, D., Ética, Editorial Trotta, 2000, pág. 85. 



 
27 

resistencia se fundamenta en la configuración de Cristo en nosotros, donde la cruz y la 

resurrección renuevan nuestra identidad y nos capacitan para actuar con propósito. 

Solo el hombre incorporado a Cristo es real, porque encuentra su identidad al ser juzgado 

por la cruz y renovado por la resurrección. Separarse de Cristo es caer en la 

autodestrucción, al pretender ser su propio creador, juez y renovador. El abandono de Cristo 

deshumaniza al hombre y lo desconecta de su propósito. 

La resistencia cristiana es una fuerza, es teología encarnada, vivida en los previos de una 

comunidad, una etnia, un pueblo, un barrio, una casa, en el trabajo, en el mercado, en 

cualquier lugar donde nos movemos y existimos. Es un acto ético que está llamado a 

transformar las áreas de influencia sociales, nada podría seguir siendo igual sí esta ética 

es expresada coherentemente. Debe enfrentar las estructuras opresoras con una narrativa 

de justicia y redención. La cruz, como la única autoridad moral, restaura al hombre y al 

mundo en fidelidad a la santidad de Dios.31 Esto implica reconocer los errores del pasado, 

como ocurrió cuando el régimen venezolano cautivó inicialmente a pastores y líderes 

espirituales con una retórica que prometía transformación y justicia. Al principio, muchos de 

estos líderes mostraron un apoyo visible, creyendo en las señales de un cambio profundo. 

Sin embargo, como ha sucedido en otros países, lo que comenzó como una promesa 

terminó hundiéndose trágicamente en proyectos sociales fallidos, plagados de corrupción y 

abuso de poder. 

Ejemplos de esta dinámica abundan a lo largo de la historia, pero en el caso venezolano, 

una vez que la efervescencia inicial se enfrió, muchos líderes quedaron comprometidos con 

el aparato del estado. A pesar de los desastres evidentes y las acusaciones de organismos 

internacionales, algunos continúan respaldando un régimen cuya corrupción y devastación 

son innegables. Reconocer estos errores exige valentía, compromiso con la verdad y la 

justicia, independientemente del costo personal.32 Algunos pastores continúan mostrando 

apoyo al régimen de Maduro. Esta elección es un problema ético profundo: respaldar y 

aceptar migajas de un régimen hundido en el descrédito moral mundialmente reconocido y 

electoral fracturado, a todas luces, es un error que la historia y la eternidad juzgarán sin 

indulgencia. Este respaldo traiciona los valores fundamentales del evangelio, y perpetúa 

una narrativa de complicidad con la corrupción y la injusticia, cuyos ecos resuenan tanto en 

el tiempo como en la eternidad.33/34 Sin embargo, sectores evangélicos específicos critican 

estas alianzas, señalándolas contrarias al Evangelio35 

Las personas salen temprano a hacer filas interminables para intentar comprar productos 
básicos. Lo hacen bajo el sol, con hambre acumulada, con hijos al lado, mientras calculan 
si les alcanzará para el pasaje de regreso. A esto se suman los cortes de luz frecuentes, 
la inestabilidad del agua potable, el colapso del transporte público, la precariedad de los 

 
31 Bonhoeffer, D., Ética, Editorial Trotta, 2000, pág. 107. 
32 pastores y lideres espirituales que cayeron presa del amiguismo, recibiendo recursos de los organismos 
competentes se vieron forzados a ceder ante los discursos y la retórica del régimen 
33 Help Venezuela. https://n9.cl/eticadelmal2 Destacándose figuras como M.G, líder del MOCEV, que organiza 
eventos en su favor y recibe beneficios como el "Bono El Buen Pastor 
34 El Nuevo País https://n9.cl/eticadelmal3. Mientras R.S lideró oraciones contra sanciones internacionales 
35 Protestante Digital. https://n9.cl/eticadelmal4  

https://n9.cl/eticadelmal3
https://n9.cl/eticadelmal4


 
28 

hospitales. En medio de ese agotamiento cotidiano, se repite una narrativa que ha calado 
hondo: "esto es culpa de la guerra económica". 

Esa retórica, sostenida por el aparato oficial, ha sido utilizada como una herramienta 
discursiva para justificar actos que, bajo cualquier ética auténtica, serían condenados como 
crímenes. La represión política, el encarcelamiento de disidentes, la militarización de 
lo civil, y el control absoluto de los recursos se presentan como medidas necesarias 
para resistir una supuesta agresión extranjera. 

En ese contexto, el gobierno ha legitimado su accionar represivo apelando al discurso de 
defensa de la soberanía nacional. Incluso ha llegado a criminalizar la protesta pacífica, 
tachándola de conspiración, y a desmantelar instituciones democráticas, bajo la excusa 
de proteger la estabilidad del país. Mientras tanto, se siguen evocando los fantasmas 
del imperialismo, el sabotaje económico, el magnicidio, como amenazas que justifican 
cualquier exceso, cualquier abuso. 

El resultado es un clima donde el sufrimiento de la gente se convierte en argumento de 
propaganda, y donde la ética se subvierte: lo injusto se llama necesario, y el control, 
salvación. Todo mientras el pueblo soporta lo insoportable, esperando en filas, a oscuras, 
con cada vez menos esperanza36. 

En este sentido, conviene detenernos y observar con mayor detenimiento 
algunas características estructurales y comportamentales que definen con precisión el 
funcionamiento interno de estos regímenes. Estos modelos que son sistemas de 
dominación políticos disfuncionales, son modelos de dominación cuidadosamente 
diseñados, que actúan como engranajes interconectados para sostener el poder a toda 
costa. 

Voy a mencionar a continuación algunas de estas particularidades distintivas, son 
realidades palpables que afectan la vida diaria de millones de personas. Son patrones 
repetitivos que aparecen en diferentes geografías y momentos históricos, aunque se 
adapten al lenguaje, la cultura o el contexto social de turno. Reconocerlos es un ejercicio 
analítico, un acto necesario de discernimiento ético y espiritual. 

La violencia, en los regímenes totalitarios, rara vez comienza con golpes o disparos. Antes 
de hacerse carne en la represión, se hace lenguaje. Antes de llenar cárceles, llena los 
discursos. No se limita a los actos visibles o físicos, estas actuaciones trasciende los 
umbrales del cuerpo para instalarse en la mente, infiltrándose silenciosamente en las 
estructuras simbólicas que dan forma a nuestra percepción de la realidad. Es una 
violencia estructural, cultural, narrativa, que no necesita ser estridente para ser 
devastadora. 

En este marco, el control totalitario no se conforma con regular las acciones externas de las 
personas; aspira a algo mucho más profundo: modelar sus creencias, colonizar sus 
conciencias, disciplinar su imaginario. Para lograrlo, recurre a la creación de enemigos 

 
36Uzcátegui, Rafael. Venezuela: la Revolución como espectáculo. Editorial La Malatesta, 2010, p. 238. Según 
el análisis de Rafael, esta política de criminalización a la protesta popular no sería posible sin la complicidad 
de los medios estatales y los denominados alternativos y comunitarios de Venezuela, subsidiados por el 
Estado. Por el sector gubernamental se reavivan los fantasmas de la agresión imperialista y el magnicidio, 
como mecanismo de aglutinamiento de sus seguidores. 



 
29 

internos y externos —figuras necesarias para mantener una narrativa de amenaza 
constante— que justifique la vigilancia, la censura, el control absoluto. 

La ideología oficial se convierte, entonces, en una forma de violencia simbólica. Utilizando 
metodologías narrativas de repetición. No obliga a creer, fabrica el marco narrativo desde 
donde todo debe ser interpretado. Y lo más peligroso es que opera desde la invisibilidad: 
es una ideología camuflajeada con una "verdad" construida desde su propia narrativa, como 
"el camino correcto", como "la voz del pueblo". 

Así, por ejemplo, los medios de comunicación independientes son etiquetados 
como agentes del imperialismo, enemigos de la patria, mercenarios de potencias 
extranjeras. Al hacerlo, los regímenes logran un doble efecto: por un lado, deslegitiman 
toda crítica, vaciando de autoridad cualquier voz disidente; por el otro, consolidan su 
hegemonía discursiva al presentar su relato como la única narrativa posible, incuestionable, 
casi sagrada. 

Este tipo de violencia simbólica es profundamente teológica en su naturaleza, 
porque afecta la verdad, y donde se tuerce la verdad, se desfigura la imagen de Dios en 
el mundo. Lo que está en juego no es solo una disputa por el poder político, es una guerra 
espiritual por el significado, por la memoria, por la dignidad humana. 

Quien controla la narrativa, controla la conciencia moral de un pueblo. Y cuando esa 
narrativa es manipulada, la injusticia se vuelve legal, la opresión se presenta como 
protección, y el pecado estructural se reviste de virtud patriótica. Por eso, discernir la 
violencia que se esconde en las palabras es una forma de resistencia espiritual. Nombrar 
las cosas como Dios las nombra es un acto profético. Y denunciar la manipulación del 
lenguaje es defender la verdad, incluso cuando hacerlo signifique sufrir. 

En contextos así, decir la verdad ya no es solo un acto ético: es una forma de 
liberación. Porque donde el discurso ha sido capturado, toda palabra libre se convierte en 
semilla de rebelión. 

La creación de enemigos externos —naciones críticas calificadas como 

"conspiradores"— y enemigos internos —opositores señalados como traidores de la 

patria— no es accidental, es una estrategia deliberada para reforzar la unidad frente a un 

"otro" que amenaza la estabilidad del sistema. Este proceso justifica la eliminación 

simbólica o literal de los disidentes y asegura que cualquier oposición sea vista como 

traición al pueblo o al Estado.37 

Finalmente, la violencia simbólica, por ser imperceptible, se convierte en la forma más 

insidiosa de control. Los regímenes totalitarios no necesitan reprimir físicamente a cada 

individuo si logran dominar el espacio narrativo en el que operan, moldeando así la 

percepción de lo que es real, justo o legítimo.38 De este modo, aseguran que cualquier 

forma de disidencia se perciba como una anomalía, no como una alternativa válida. 

 
37 Žižek, Violencia: Seis reflexiones marginales, p. 21 
38 Žižek, Violencia: Seis reflexiones marginales, p. 35 



 
30 

La normalización del sufrimiento no ocurre de golpe, ni con estruendo. Se instala 
lentamente, como una sombra que aprende a mimetizarse con la luz, como una grieta 
que se expande sin ser notada. Su fuerza está en el dolor que provoca, en la frecuencia 
con la que ese dolor es repetido, día tras día, hasta que deja de ser percibido como algo 
anómalo. La repetición es su estrategia más eficaz, su coartada perfecta. 

En los sistemas donde la injusticia se ha institucionalizado, el sufrimiento se vuelve parte 
del paisaje. Se infiltra en las colas interminables, en el estómago vacío, en el miedo a hablar, 
en la escasez convertida en rutina. Se repite en la noticia de otro joven detenido sin causa, 
en el apagón que deja a la ciudad en silencio, en la madre que regresa a casa sin comida. 
Y en esa repetición constante, el dolor pierde su capacidad de conmover, de sacudir, 
de interrumpir. 

La conciencia, bombardeada por la misma herida una y otra vez, se anestesia, se 
endurece, se protege del colapso asumiendo el dolor como parte del orden natural de las 
cosas. El sufrimiento, así integrado en la cotidianidad, ya no llama a la compasión ni a la 
indignación. Deja de ser un escándalo moral y se convierte en estadística. Se vuelve 
paisaje. Silencio. Rutina. 

Y cuando el dolor deja de provocar preguntas, cuando ya no duele ver al otro sufrir, cuando 
el alma se acostumbra a la injusticia, el sistema ha triunfado. Ha logrado colonizar las 
estructuras sociales, asi como también la interioridad humana. La ética se adormece. 
La fe se enfría. El prójimo se desvanece. 

Este es el verdadero peligro de la normalización: la pérdida de sensibilidad espiritual, la 
resignación como mecanismo de defensa, la ceguera aprendida como forma de sobrevivir. 
En ese estado, la injusticia puede seguir operando sin resistencia. Y el Reino de Dios, que 
clama por justicia y restauración, parece quedar en suspenso... salvo que alguien despierte. 

Porque romper la normalización del sufrimiento no comienza con una protesta masiva. 
Comienza cuando alguien vuelve a sentir, cuando alguien decide no aceptar lo inaceptable, 
cuando el dolor del otro vuelve a ser propio, cuando la conciencia —movida por el 
Espíritu— se niega a callar. Entonces, el sufrimiento recupera su capacidad profética: nos 
interpela, nos mueve, nos llama. Y desde ese lugar, se reencuentra con su sentido 
redentor.39 

El Uso de la Legalidad para Perpetuar el Mal: Una de las herramientas más poderosas 
de los regímenes totalitarios es la legalidad manipulada. El mal se institucionaliza al crear 
leyes que justifican lo injustificable: la detención arbitraria de opositores, la confiscación de 
bienes, la censura de ideas40. 

La destrucción del concepto de verdad: En un régimen totalitario, la verdad deja de ser 

una categoría objetiva y verificable. No son los hechos lo que le importa, la razón o el 

testimonio honesto, todo está subordinado a la voluntad del poder. La verdad es 

reemplazada por una narrativa oficial que puede cambiar según las necesidades del 

régimen. Lo importante para ellos, los caudillos que amordazaron la verdad es lo que ocurre 

 
39 Simone Weil, La gravedad y la gracia, p. 84 
40 Documentos oficiales del régimen venezolano, Ley Orgánica de Seguridad de la Nación, 2015. 



 
31 

en su propio marco de verificación, en su propio marco de referencia, desde sus propias 

ideologías, dando matices de control totalitario bajo la bandera del nacionalismo, la bandera 

de los que no tienen voz y que ellos son la voz que da significado a sus vidas.  

George Orwell lo expresa magistralmente en 1984, su novela distópica escrita en 1949. En 
ese mundo, el Partido no solo controla los cuerpos, también controla la historia, el 
lenguaje, y la memoria colectiva. Uno de los pasajes más reveladores describe cómo el 
protagonista, Winston Smith, recuerda claramente que Oceanía estuvo aliada con 
Eurasia, pero ahora el Partido afirma lo contrario: Oceanía siempre ha estado en guerra 
con Eurasia. Y todos deben aceptarlo. Cualquier discrepancia es un crimental (crimen de 
pensamiento). 

“El Partido decía que Oceanía nunca había estado en alianza con Eurasia. Winston sabía 
que, hasta hace solo cuatro años, Oceanía había estado en alianza con Eurasia y en guerra 
con Eastasia. Pero, ¿dónde existía ese conocimiento? Solo en su propia conciencia, que, 
en cualquier caso, pronto sería aniquilada. Si todos los demás aceptaban la mentira que el 
Partido imponía—si todos los registros contaban la misma historia—entonces la mentira se 
convertía en historia y, por ende, en verdad41. 

Este pasaje ilustra cómo, en un régimen totalitario, la verdad no tiene valor en sí misma. 
Su único valor es funcional: sirve al propósito del poder. El control del relato es una 
estrategia política, una herramienta espiritual de sometimiento, porque anula la 
capacidad de discernir, de juzgar, de resistir desde la conciencia moral. 

Este fenómeno no es solo una amenaza política. Es una crisis moral y espiritual, porque 
cuando se destruye la verdad, se borra también la imagen de Dios en la cultura. La 
Escritura afirma que Dios es “Dios de verdad” (Isaías 65:16RV1960), y que Jesús es el 
camino, la verdad y la vida (Juan 14:6RV1960). Por eso, la manipulación de la verdad es 
más que una táctica de poder: es un acto de rebelión teológica, un intento de suplantar 
a Dios como fuente última de significado. 

La resistencia cristiana, en este contexto, comienza con el testimonio firme de la 
verdad. Decir la verdad —a pesar del costo— se convierte en un acto profundamente 
subversivo, una forma de fidelidad al Reino frente al imperio de la mentira. 

Encender la Luz en la Oscuridad 
En ese vacío denso donde la verdad es suprimida, juntamente con las demás 

manifestaciones de estos regímenes autoritarios la indiferencia actúa como cómplice. La 

oscuridad es ausencia de luz, una sustancia activa que crece en su propia esencia: es el 

 
41 George Orwell, 1984, 1949. Pagina 84 ("1984" de George Orwell es una de las novelas más influyentes 
del siglo XX, publicada en 1949. Se trata de una distopía que advierte sobre los peligros del totalitarismo, la 
vigilancia masiva y la manipulación de la verdad. La historia sigue a Winston Smith, un trabajador 
del Ministerio de la Verdad en el superestado de Oceanía, gobernado por un partido totalitario encabezado 
por la figura omnipresente del Gran Hermano (Big Brother. Dado que existen múltiples ediciones, el contenido 
de la página 84 puede variar, pero en muchas ediciones, esta parte del libro se encuentra en la sección 
donde Winston Smith y Julia inician su rebelión secreta contra el Partido. En este punto, Winston 
comienza a leer sobre la resistencia liderada por Emmanuel Goldstein, el supuesto enemigo del Partido y 
autor del libro prohibido "Teoría y práctica del colectivismo oligárquico".).  



 
32 

reino de las sombras donde los límites se desdibujan, donde la racionalización se convierte 

en un albergue cómodo para justificar lo injustificable. Esa "racionalidad" no es más que 

una lógica hueca que diluye las líneas entre el bien y el mal, revestida de excusas y 

argumentos que adormecen nuestras conciencias. 

El silencio es su aliado más fiel, un estruendo ensordecedor de complicidad, que crece y se 

viraliza en la repetición constante de las mentiras que se hacen verdad. Es el eco de puertas 

que se cierran, de miradas que se desvían, de corazones que eligen la comodidad sobre el 

conflicto. Es como un manto de niebla que cubre las grietas por donde el mal se filtra, 

extendiéndose como raíces invisibles en un suelo abandonado. En la ausencia de actividad, 

se fomenta y se alimenta el propio mal. Un reloj oxidado marcando el paso del tiempo, una 

vela consumiéndose sin iluminar, unas manos que se cruzan mientras el mundo arde a su 

alrededor. 

No puedo ofrecer soluciones fáciles ni consuelos vacíos frente al avance del mal en las 

estructuras sociales de este momento. Ha escalado con una profundidad alarmante, 

incrustándose como un quiste, un tumor maligno que crece en silencio, pero con una 

ferocidad implacable. Este mal, durante 23 años, ha invadido el tejido social de Venezuela, 

convirtiéndose en una amenaza existencial que demanda urgencia. Imagina ese quiste: un 

cuerpo extraño que se expande lentamente, invadiendo órganos vitales, una imagen  

constante de que, sin intervención, el desenlace es inevitable. 

Así como un cirujano se ve obligado a cortar con precisión y firmeza para salvar al paciente, 

nosotros estamos llamados a actuar sin titubeos, porque ese paciente es Venezuela, y su 

vida cuelga de un hilo. Este no es un momento para liderazgos tibios ni para discursos 

estériles; es una hora crítica que exige líderes espirituales, teólogos y apologetas con una 

voz profética, relevantes y audaces en este tiempo. La demora no es neutral: es 

complicidad. Cada segundo de inacción permite que el mal profundice sus raíces. Una 

incisión firme, por dolorosa que sea, es el único camino para extirpar lo que amenaza con 

consumirlo todo. 

“No seas vencido de lo malo, sino vence con el bien el mal" (Romanos 12:21, RV1960). 
Esta exhortación apostólica no es un cliché espiritual ni una frase para enmarcar. Es un 
llamado a una confrontación real, profunda y urgente. Pablo presenta el bien como una 
estrategia activa de resistencia espiritual y moral frente a un mundo marcado por la 
distorsión del bien y la glorificación del mal. 

En este contexto, la lucha contra el mal no es un ideal maleable, moldeable según los 
ánimos del momento o las conveniencias culturales. No puede ser reinterpretada cada vez 
que el costo de la fidelidad parece demasiado alto. El bien no se ajusta a las 
circunstancias; las confronta. Y resistir el mal con el bien significa desenmascararla con 
actos de verdad, justicia y misericordia. 

En una época donde las nociones de moralidad son constantemente reconfiguradas por los 
sistemas de poder y los discursos populistas, esta palabra —vencer con el bien— se 
convierte en un acto subversivo de fidelidad cristiana. Porque en un mundo donde la 



 
33 

ética es maleable y la verdad manipulable, sostener el bien con firmeza es, en sí mismo, un 
acto de guerra espiritual. 

El propósito último de estas líneas es provocar una transformación radical en la manera en 

que entendemos y enfrentamos al mal. Debemos arrancarle sus disfraces y exponer sus 

métodos. Esto es un análisis interno del sistema totalitario que nos hunde en la 

desesperanza, un clamor ardiente por la verdad y la justicia. Es una chispa que busca 

encender el fuego de la acción, porque la luz debe prevalecer sobre las sombras. 

Jesús nos advirtió sobre la sal que pierde su sabor y la luz que se oculta bajo un almud. La 

fe verdadera no es pasiva; confronta la injusticia, por más que esta se disfrace de retóricas 

políticamente correctas. Con coraje y convicción, arraigados en las escrituras, somos 

llamados a enfrentar el mal con determinación. La valentía de resistir, el discernimiento para 

actuar y el compromiso para iluminar las sombras son nuestras armas más poderosas. Este 

es el momento de encender la luz en medio de la oscuridad, de defender la justicia y 

proclamar la verdad, sin transigir ante la complacencia ni el temor. 

.La Iglesia está llamada a ser “columna y baluarte de la verdad” (1 Timoteo 3:15 
RV1960)42, pero es culpable del desgaste moral en el cual se ve envuelta hoy. John Knox43, 
Dietrich Bonhoeffer44, R. C. Sproul45 y Charles Spurgeon46 señalaron, cada uno en su 
contexto, los peligros que surgen cuando la Iglesia se acomoda a estructuras de poder o 
tolera el pecado en sus propias filas. John Knox, reformador escocés, luchó sin descanso 
para que la Iglesia se separara de toda interferencia para preservar su pureza doctrinal. 
Con un espíritu combativo, denunciaba la corrupción y los abusos, convencido de que la 
Iglesia debía ser un faro de luz y no un actor complaciente frente a las tinieblas de su época. 

Dietrich Bonhoeffer experimentó de primera mano, en la Alemania nazi, la complicidad de 

muchos líderes eclesiásticos con el régimen de Hitler, a la que él denominó la “Iglesia 

delirante”. En su visión, la comunidad cristiana pierde el contacto con la realidad cuando 

entrega su autoridad a los ídolos de turno y deja de confrontar el mal que la rodea. Para 

Bonhoeffer, la fidelidad radical a Cristo era innegociable, sobre todo en tiempos en que 

acomodarse a la injusticia parecía la salida fácil. Y parece que al sumergirse en esta batalla 

su fuerza teológica y ética le llevaron a un momento fuertemente histórico de resistencia 

activa. 

R. C. Sproul, hablando a la Iglesia de nuestra generación, advertía sobre la banalización de 

la santidad de Dios. Enfatizaba que, sin una teología sólida, la congregación se vuelve 

susceptible a corrientes culturales que desdibujan la verdad bíblica. Para él, la sana doctrina 

no era un tema secundario, es el escudo protector contra errores que desembocan en 

abusos y encubrimientos. 

 
42 Juan Calvino, Comentario sobre la Primera Epístola a Timoteo, en relación con 1 Timoteo 3:15. 

https://n9.cl/eticadelmal5 
43 Knox, John. The Works of John Knox, ed. David Laing (Edinburgh: James Thin, 1895). 
44 Bonhoeffer, Dietrich. El precio de la gracia (Título original: The Cost of Discipleship). SCM Press, 1959. 
45 Sproul, R. C. La santidad de Dios (Título original: The Holiness of God). Tyndale, 1985. 
46 Spurgeon, Charles. Véase “The ‘Downgrade’ Controversy” en The Sword and the Trowel (1887-1892). 



 
34 

Charles Spurgeon, llamado “el Príncipe de los Predicadores”, libró la llamada 

“Downgrade Controversy” alertando contra la relajación teológica que abría paso a un 

desastre moral dentro de la Iglesia. Advertía que el afán de popularidad o el temor al 

rechazo social no podían justificar el abandono de la verdad del Evangelio. 

Hoy, en Estados Unidos, la Iglesia enfrenta escándalos que confirman las advertencias de 
gigantes de la fe que denunciaron desde temprano los peligros de una espiritualidad 
institucionalizada sin integridad. Más de 800 pastores de la Convención Bautista del 
Sur han sido acusados de abusos sexuales y conducta inmoral, una cifra que sacudió 
profundamente a la comunidad evangélica global. Este suceso no solo ha provocado 
indignación, ha levantado una voz que ha evidenciado con crudeza cuán fácilmente 
la corrupción puede infiltrarse cuando se protege más la reputación institucional que 
la verdad, más la imagen pública que el bienestar de las víctimas. 

¿Acaso la Iglesia de nuestro tiempo se ha vuelto delirante? ¿Ha perdido la sal su 
sabor? ¿Ha dejado de ser luz, convirtiéndose en una estructura opaca, ensimismada, más 
interesada en preservar sus privilegios que en encarnar la verdad que predica? 

Estas preguntas no son retóricas, son llamados urgentes a una pastoral que debe dejar 
de ser complaciente y volver a ser profética. Son un grito para las comunidades de fe que 
han normalizado el silencio ante el pecado estructural, y para los líderes que han confundido 
influencia con autoridad espiritual. ¿Seguiremos disimulando? ¿Seguiremos defendiendo 
la marca "Iglesia" mientras el cuerpo sufre hemorragias internas? 

Hoy, más que nunca, necesitamos una Iglesia que no tema perder su prestigio si eso 
significa ganar verdad, una pastoral que confronte el pecado, que proteja a los 
vulnerables, que no maquille el fracaso espiritual con cifras de crecimiento o relevancia 
mediática. Porque si hemos dejado de arder con la santidad de Dios, entonces nos hemos 
vuelto simplemente visibles, pero ya no luminosos. Y ese es el principio de nuestra 
irrelevancia. 

La situación en Venezuela no escapa a esta oscura realidad. También aquí, dentro de 
iglesias que proclaman el nombre de Cristo, han salido a la luz casos de abuso 
sexual, manipulación emocional de jóvenes y encubrimiento sistemático por parte de 
líderes religiosos. No se trata de hechos aislados ni de desviaciones personales; estamos 
ante un patrón perverso que ha encontrado terreno fértil en una cultura eclesiástica donde 
el poder no siempre es pastoreado con temor de Dios, se ha vestido con trajes baratos, 
apetitos ocultos y corazones endurecidos por el pecado. 

Lo más grave no es únicamente el abuso cometido en las altas esferas espirituales de las 
denominaciones, es la complicidad dentro de la estructura de silencio que la sostiene, 
la complicidad que lo tolera y el miedo a romper el status quo que paraliza a quienes 
deberían hablar. En muchos casos, se protege más la imagen de la institución que la 
dignidad de las víctimas. Se prefiere cubrir con un manto de espiritualidad lo que debería 
ser confrontado con santidad y justicia. Y así, el daño hiere profundamente a quienes han 
sido vulnerados, destruye el testimonio del evangelio ante una nación que clama por 
verdad. 



 
35 

¿Dónde está la voz profética de la Iglesia? ¿Dónde están los líderes que deberían ser 
centinelas del rebaño, no cómplices del lobo? ¿Cuántas veces más el pecado será ocultado 
tras el velo de la lealtad institucional o disfrazado como un simple error humano? La 
complicidad pasiva es también una forma de corrupción. Y cuando la Iglesia se convierte 
en una estructura que protege al abusador y silencia al herido, deja de ser cuerpo de Cristo 
para convertirse en instrumento del mal. 

Esta no es solo una crisis pastoral; es una crisis espiritual. Lo que está en juego no es la 
reputación de una denominación, es la credibilidad misma del mensaje de salvación que 
proclamamos. Si no hay arrepentimiento genuino, justicia activa y restauración del orden 
ético, entonces nos estamos convirtiendo en templos sin gloria, en estructuras 
vacías que niegan con su silencio lo que predican con sus labios. 

Es tiempo de denunciar el pecado institucionalizado. De levantar la voz. De proteger a 
los inocentes. De llorar con los que han sido dañados. Y, sobre todo, de volver a la cruz, 
no como símbolo decorativo, elevarlo a la medida real de toda verdad, justicia y poder. 
Porque sin la santidad de Dios como norma, lo que queda es solo una caricatura del Reino. 
Y eso no transforma naciones; las arruina desde dentro. 

A lo largo de la historia, la Iglesia ha enfrentado desafíos inmensos que intentaban 

despojarla de su misión y silenciar su voz profética. Pero la promesa de Cristo permanece 

firme: Él edificará una Iglesia contra la cual ni las puertas del Hades prevalecerán  

(Mateo 16:18 RV1960). En Enciende tu Fe: Sé una fuerza, se desafía a la Iglesia a abrazar 

su llamado con valentía: "La Iglesia no necesita muros, sino un corazón en llamas. Es 

el fuego de la fe lo que ilumina el camino hacia una transformación disruptiva, una 

que no sigue las reglas del poder terrenal, sino que las revienta desde dentro”.47 

Hoy más que nunca, este llamado exige una respuesta audaz: no contentarnos con resistir, 

debemos avanzar con la fuerza de quienes saben que su causa está respaldada por el 

poder de Dios. La Iglesia no puede dormitar mientras las estructuras del mundo se 

desmoronan; debe ser esa luz que resplandece en medio de la oscuridad, un faro que guía, 

sacude y transforma. 

El llamado es a volver siempre a la Palabra de Dios, sin temer a la incomodidad que conlleva 

denunciar el mal, y cuidando con integridad a quienes sufren. En la fidelidad bíblica, la 

Iglesia encuentra la fuerza para resistir el pecado dentro y fuera de sus muros, y mantenerse 

como una voz profética y compasiva para un mundo necesitado de la gracia de Dios. Y esa 

verdad implica una resistencia activa a la corrupción y un compromiso tangible con la 

justicia; si la sal se vuelve insípida y la luz se esconde, permitimos que el mal justifique su 

avance. Por ello, la invitación no se limita a meditar en la teoría, exige que la gracia 

transformadora del Espíritu Santo produzca en nosotros valentía para enfrentarnos a todo 

disfraz del mal, conservando la pureza del evangelio y reflejando la luz de Cristo en cada 

dimensión de la vida. 

 
47 — Enciende tu fe, sé una fuerza: "El asombroso poder de la fe en Dios." por DANILO CARRILLO 
https://a.co/4nT4WVK Cap. 2, pág. 55. 



 
36 

La opresión 
La "Ética del Mal" se revela como un sistema deliberado y meticulosamente diseñado por 

regímenes autoritarios para consolidar su dominio, aprovechando las complejidades 

sociales y tergiversando las narrativas progresistas del lenguaje. Este paradigma opera 

manipulando estructuras legales y programas sociales que, bajo la apariencia de equidad 

y estabilidad, en realidad encubren mecanismos sofisticados de control y opresión. 

Anteriormente, expuse argumentos que sustentan esta visión, los cuales, aunque 

relevantes, no reiteraré aquí en detalle, confiando en que el lector puede integrar dichos 

conceptos para enfocarnos ahora en aspectos más profundos de este fenómeno. 

Indudablemente, la ética del mal se cimienta en columnas sostenidas por diversos tipos de 

poder. Al principio, todo parece dulce y complaciente, pero nada que lleve la etiqueta del 

mal se presenta como tal de manera explícita. Por ejemplo, se justifican prácticas como el 

aborto apelando al control demográfico, al bienestar de la mujer o a las limitaciones de 

recursos de ciertas clases sociales. Sin embargo, esta retórica, aunque astuta, a menudo 

encubre una intención insidiosa: normalizar lo malo bajo el disfraz de lo necesario. 

Si eliminamos a Dios de la ecuación, ¿qué queda? Surge el estado como madre y señora 

de todos los derechos fundamentales, arrogándose la potestad de decidir lo que sea 

necesario para el supuesto bienestar colectivo. Este principio, usado por líderes religiosos 

para justificar la crucifixión de Jesús, también se aplica hoy: "es mejor que muera uno 

para beneficio de todos". Así, se sacrifica a un hijo aún no nacido, a un anciano sin 

capacidad de producir, o a un discapacitado que no encaja en los parámetros del auto 

sustento. Bajo esta lógica, aquellos que no pueden defender sus derechos se convierten 

en prescindibles ante un sistema que favorece a los fuertes y autosuficientes. 

Aunque esta retórica pueda parecer razonable desde una perspectiva utilitaria, representa 

una amenaza a la integridad de la vida humana, juzgada bajo principios moldeados por las 

élites del sistema opresor. Ejemplos como la política de un solo hijo en China, con sus 

devastadoras consecuencias demográficas y psicológicas48, o la separación de familias en 

Corea del Norte y en democracias avanzadas, como parte de políticas migratorias, ilustran 

cómo estas dinámicas trascienden simples decisiones políticas y afectan los fundamentos 

éticos y familiares. En efecto, la desintegración de la familia se ha convertido en un objetivo 

estratégico de estos regímenes, más aún cuando han eliminado a Dios de la ecuación. Sin 

este fundamento trascendente, la redefinición de la familia obedece a las preferencias de 

las minorías y a las conveniencias políticas del momento. 

Bajo este marco, los regímenes justifican sus políticas apelando a la justicia redistributiva y 

la igualdad, mientras consolidan discursos que demonizan la oposición y desacreditan los 

valores democráticos tradicionales. Un ejemplo paradigmático, en este punto, en este 

 
48 La política del hijo único en China fue implementada oficialmente en 1979 como una medida para controlar 
el crecimiento demográfico. Sin embargo, estudios posteriores revelaron impactos colaterales, como el 
envejecimiento poblacional, el desequilibrio de género y problemas psicológicos en familias que sufrieron la 
pérdida de hijos únicos. Véase Wang, Feng. Demographic Transitions and Policy Adjustments in China, 2016. 



 
37 

momento histórico sigue siendo, el chavismo, por supuesto, es nuestro caso en discusión, 

es de donde Sali huyendo, ese insidioso “socialismo del siglo XXI” combina elementos 

marxistas con narrativas populistas y nacionalistas para presentar el poder como un 

instrumento de redención social49. 

Además, esta estrategia incluye la apropiación de símbolos culturales profundamente 

arraigados, como la justicia y el bienestar colectivo, resignificándolos para legitimar un 

control centralizado. Lo que se presenta como una lucha por la equidad, en realidad se 

convierte en una plataforma para consolidar estructuras jerárquicas que limitan la libertad 

individual y la pluralidad política. 50 Esta instrumentalización, aunque efectiva, traiciona la 

esencia de una ética genuina basada en la justicia, la verdad y la compasión, valores 

universales reflejados tanto en las Escrituras como en las tradiciones democráticas. 51 

El impacto de este modelo en las sociedades es devastador: perpetúa la dependencia de 

los ciudadanos hacia el estado52, mientras debilita instituciones religiosas y éticas que 

históricamente han actuado como contrapeso al poder autoritario. En contextos como el  

nuestro, el contexto venezolano, estas dinámicas han generado un colapso social y 

económico de proporciones históricas, evidenciado en la migración masiva de ciudadanos 

desesperados por escapar de un sistema que los oprime. 53 

Este análisis pone de manifiesto que la ética del mal no es simplemente un marco teórico, 

es sin duda a equivocarme, una realidad tangible que despoja a la humanidad de su 

dignidad, desafiándonos a desenmascarar sus mecanismos y a defender una ética basada 

en la verdad, la justicia y la compasión cristiana. 

No se trata de idealizar el pasado ni de sugerir que, antes del chavismo y el madurismo, 
Venezuela vivía bajo una democracia auténtica y moralmente íntegra. Por el contrario, los 
cuarenta años previos al ascenso del chavismo estuvieron marcados por una democracia 
simulada, plagada de corrupción estructural, rupturas morales, impunidad 
institucional y gobiernos ausentes o ineficaces. Fue ese largo desgaste, ese fracaso 
progresivo de los partidos tradicionales y de sus élites políticas, lo que creó el caldo de 
cultivo para el surgimiento de un liderazgo mesiánico, autoritario y populista. 

El chavismo no nació de la nada. Fue un producto deformado —un aborto histórico— 
del colapso moral y político de la llamada Cuarta República. El fatídico golpe de Estado 
de 1992, protagonizado por Rafael Hugo Chávez Frías, no fue simplemente un acto 
aislado de rebeldía militar: fue la irrupción simbólica de un nuevo tipo de caudillismo. Y 
aunque fue inicialmente condenado, los mismos medios de comunicación y sectores 

 
49 Rodríguez Rojas, Pedro. La ideología chavista: ¿qué es el chavismo? Universidad Central de Chile, p. 75. 
50 Arendt, Hannah. Los orígenes del totalitarismo. Editorial Taurus, 2018, pp. 136-140. Arendt analiza cómo 

los regímenes totalitarios utilizan símbolos culturales y valores como la justicia o el bienestar colectivo para 
justificar su control centralizado. Señala que esta apropiación resignifica dichos valores, no para promover una 
ética universal, sino para consolidar jerarquías opresivas. 
51 Monroy Rueda, Francisco Javier. La formación ética cristiana. Bogotá, Colombia: Reflexiones Teológicas, p. 
50. 
52 Bonhoeffer, Dietrich. Ética. Ed. Trotta, Madrid, 2000. "La reconciliación entre la realidad histórica y los 
mandatos divinos como eje central de la ética cristiana". pp. 16-19. 
53 Bonhoeffer, Dietrich. Ética. Ed. Trotta, Madrid, 2000. "La responsabilidad concreta en el contexto histórico 
como testimonio de la encarnación de Dios". pp. 85-117. 



 
38 

políticos que luego lo criticarían, fueron en muchos casos quienes lo convirtieron en un 
héroe de facto. 

Tras su salida de prisión, regresó a la escena pública, esta vez no como golpista, levantado 
como candidato y caudillo de una coalición democrática. Una coalición que, al poco 
tiempo, sería absorbida por un proyecto de poder hegemónico, revestido de lenguaje 
popular, redentor y antiimperialista. Desde entonces, han transcurrido más de dos décadas 
de radicalización autoritaria, en las que la izquierda gobernante ha endurecido su control 
a medida que crecían las amenazas reales o percibidas de su caída. 

Lo que comenzó como una promesa de redención nacional, se transformó en un proceso 
de blindaje represivo, caracterizado por leyes injustas, persecución 
política, concentración del poder, instrumentalización de las instituciones y un cerco 
sistemático a la libertad ciudadana. Como lo ha demostrado la historia reciente de otros 
países, la izquierda radical, cuando alcanza el poder por vías democráticas, rara vez 
lo abandona por los mismos medios. 

Y sin embargo, aquí estamos. En este tiempo complejo, incierto, desgastante. Y aunque 
las salidas humanas parezcan cerradas, nuestra esperanza no reposa únicamente en 
pactos políticos o coyunturas internacionales, es más que eso, descansa  en 
la intervención soberana de Dios en la historia de las naciones oprimidas por la mano 
ambiciosa de mentes maestras que ignoran el poder justo no negociable de Dios. 

Oramos, esperamos, perseveramos. No desde la resignación, lo hacemos desde la 
confianza activa de que Dios aún puede irrumpir en medio del quebranto. Como dice 
Habacuc: "aunque la visión tardará aún por un tiempo… espérala; porque sin duda vendrá, 
no tardará” (Habacuc 2:3, RVR1960). 

Todavía un poco. Y esperamos todavía un poco. No desesperamos, porque sabemos 
que en la espera, Dios puede estar obrando su magnífica obra. Y cuando lo haga, no 
será un cambio superficial. Será una liberación verdadera, que comenzará en los 
corazones de los quebrantados donde el Reino de los cielos tiene su preminencia y 
continuara en las estructuras sostenidas por el pode corrupto que las ha secuestrado. 

Una panorámica global 

En Asia, China ha utilizado el discurso de la modernización rural y la erradicación de la 
pobreza extrema para justificar la expansión de su aparato de vigilancia masiva. Leyes 
como la de Seguridad Nacional en Hong Kong consolidan un control que restringe libertades 
fundamentales bajo el pretexto de garantizar la seguridad y la unidad nacional54. 

En Medio Oriente, países como Irán y Arabia Saudita han perfeccionado la retórica 
religiosa y los proyectos económicos para legitimar su poder. Mientras Arabia Saudita se 
proyecta como un líder reformista en la región, sigue reprimiendo cualquier forma de 
oposición política. Irán, por su parte, ha utilizado su narrativa de resistencia para justificar 
el apoyo a milicias aliadas y la represión interna, aunque en 2024 vio uno de los golpes más 

 
54 Ley de Seguridad Nacional en Hong Kong, observaciones del impacto en derechos fundamentales, Human 
Rights Watch, 2024. 



 
39 

grandes a su influencia con la caída del régimen de Bashar al-Assad en Siria55. Durante 
años, el régimen sirio utilizó tácticas de represión violenta y una narrativa de estabilidad 
para mantenerse en el poder, pero fue derrocado tras una ofensiva rebelde que marcó un 
cambio significativo en la región.56 

Siria y el declive de un régimen 

El caso sirio representa un contraste reciente en esta narrativa. Durante años, Bashar al-
Assad utilizó una combinación de represión violenta, propaganda estatal y apoyo externo 
para mantener su régimen. Sin embargo, en diciembre de 2024, una ofensiva rebelde tomó 
Damasco y puso fin a décadas de dictadura familiar. La caída de Al-Assad resalta las 
limitaciones de la "Ética del Mal" cuando se fracturan las estructuras de control, que también 
debilita el "eje de resistencia" liderado por Irán, que pierde una pieza clave en su estrategia 
regional57 

En África, regímenes como el de Ruanda han combinado políticas de desarrollo con una 
fuerte centralización del poder. Bajo el liderazgo de Paul Kagame, el país ha avanzado en 
infraestructura y servicios, pero este progreso ha sido acompañado por la supresión 
sistemática de la disidencia política.58 

En Europa, regímenes híbridos como el de Bielorrusia bajo Alexander Lukashenko se 
sostienen mediante la manipulación electoral, la censura y el uso sistemático de la fuerza 
contra protestas populares. Estas acciones se justifican en nombre de la estabilidad frente 
a supuestas amenazas externas59. 

Cuba y Venezuela ejemplifican el uso estratégico de narrativas históricas que exaltan la 
resistencia frente al imperialismo, mientras enfrentan profundas deficiencias en sus 
sistemas económicos y servicios públicos. En el caso de Venezuela, el régimen de Nicolás 
Maduro ha reforzado su dominio político mediante leyes diseñadas para limitar la 
participación democrática, anulando la candidatura de figuras ampliamente favorecidas por 
la voluntad popular a través de procedimientos arbitrarios que consolidan el poder 
centralizado. Paralelamente, programas sociales como las cajas de alimentos básicos se 
han convertido en herramientas de control, utilizadas para someter a las comunidades más 
vulnerables, atando su subsistencia a la lealtad política60. 

El caso de Venezuela 

En el periodo comprendido entre 2014 y 2024, el régimen de Nicolás Maduro consolidó un 

control absoluto sobre las instituciones democráticas en Venezuela. Este proceso se 

caracterizó por el uso de leyes represivas y la manipulación de servicios básicos para 

garantizar la dependencia política de la población. Las elecciones se transformaron en 

 
55 "Cómo la caída de Al Assad en Siria confirma que 2024 ha sido el peor año para Irán en décadas," BBC 
Mundo, 10 diciembre 2024 
56 "El nuevo gobierno de Siria desmantelará las facciones rebeldes que derrocaron a Al Assad," Cadena Ser, 
17 diciembre 2024 
57 Fisk, Robert. The Great War for Civilisation: The Conquest of the Middle East. Vintage Books, 2006, pp. 837-
845. Fuente externa https://n9.cl/eticadelmal1 
58 Análisis del régimen de Kagame en Ruanda, Freedom House, Informe Global 2024. 
59 Dinámicas de represión y manipulación en Bielorrusia, European Forum for Democracy, 2024. 
60 Dinámicas políticas y sociales en Venezuela, informes de Transparencia Internacional, 2024 



 
40 

simulacros diseñados para legitimar decisiones del poder ejecutivo, mientras que las ramas 

judicial y legislativa fueron completamente subordinadas a los intereses del régimen. 

Instituciones como el SEBIN y las FAES se utilizaron para implementar estrategias de 

vigilancia y represión, incluyendo desapariciones forzadas, detenciones arbitrarias y 

torturas, todas justificadas como "defensas necesarias contra la subversión."61 

El chavismo, al igual que otros regímenes totalitarios, ha utilizado una narrativa que 

combina elementos emocionales y racionales para justificar la opresión. Desde la exaltación 

de figuras históricas como Simón Bolívar hasta la demonización de enemigos internos y 

externos, el régimen ha promovido una ética polarizante que fomenta la exclusión y la 

persecución. Esta narrativa, construida sobre la base de la justicia social y la defensa de la 

soberanía nacional, se presenta como una ética "retorcida", según el concepto de Dietrich 

Bonhoeffer, en la cual acciones moralmente reprochables se reconfiguran como necesarias 

para alcanzar un supuesto bien mayor.62 

Uno de los aspectos más insidiosos de este sistema es la normalización del sufrimiento 

como una condición inevitable. La precarización de servicios básicos y la censura mediática 

han llevado a que la miseria y la opresión se integren en la vida cotidiana. La ética cristiana, 

que enfatiza la justicia y el amor al prójimo, se encuentra en un conflicto directo con estas 

prácticas. Según Francisco Javier Monroy Rueda, la resistencia ética comienza con la 

capacidad de discernir la verdad y rechazar la lógica del sacrificio perpetuo, que es utilizada 

para justificar estas condiciones.63 

El aparato estatal chavista también se ha apoyado en una ética populista que disfraza la 

opresión como defensa de valores patrióticos. Esto incluye el uso de programas sociales y 

subsidios como herramientas de control político, consolidando la dependencia de la 

población y deslegitimando cualquier oposición. Este fenómeno ha sido descrito como una 

mezcla de elementos marxistas y populistas, diseñada para mantenerse en el poder, con el 

objetivo de redefinir la moralidad pública de acuerdo con sus objetivos.64 

La pasividad ante tales situaciones resalta como el aspecto más inquietante. La capacidad 
de discernir, reaccionar y resistir parece haber sido sustituida por una aceptación acrítica 
de las imposiciones autoritarias. Esta sombra, como un genocidio mental, busca devorar la 
luz que alguna vez iluminó los principios de libertad y justicia65. 

La pregunta "¿Es esto lo que somos?" no es solo retórica; es un clamor desde lo más 
profundo de un alma colectiva herida. Representa un desafío ético y cultural que exige una 

 
61 López Sánchez, Roberto. "El proceso chavista: un análisis histórico comparativo." Debates por la Historia, 

2023, p. 50. Vargas, Iraida et al. Chavismo: Genealogía de una pasión política. CLACSO, 2017, p. 112. 
62 Monroy Rueda, Francisco Javier. "La formación ética cristiana." Reflexiones teológicas, 2013, p. 57. Straka, 

Tomás. "Leer el chavismo: Continuidades y rupturas con la historia venezolana." Nueva Sociedad, 2017, p. 78. 
63 Monroy Rueda, Francisco Javier. "La formación ética cristiana." Reflexiones teológicas, 2013, p. 57. 

Lacueva, Francisco. Ética Cristiana. Editorial Clie, 1975, p. 34. 
64 Vargas, Iraida et al. Chavismo: Genealogía de una pasión política. CLACSO, 2017, p. 112. Straka, Tomás. 

"Leer el chavismo: Continuidades y rupturas con la historia venezolana." Nueva Sociedad, 2017, p. 78. 
65 Monroy Rueda, Francisco Javier. "La formación ética cristiana." Reflexiones teológicas, 2013, p. 57. 



 
41 

respuesta activa, una resistencia moral que rechace tanto las promesas vacías como el 
destino de un rebaño que marcha dócil hacia su propia aniquilación espiritual.66 

Resistencia Ética 

Resistir al mal no es solo oponerse a la violencia física o a la injusticia evidente. Es más 
profundo. Es un llamado a confrontar la arquitectura invisible de la mentira, el cinismo 
institucional, la normalización del dolor ajeno. Resistir, en este caso, significa no pactar 
con una ética torcida, por muy vestida de bien común que se presente. Es una 
resistencia ética, bíblica, espiritual y práctica, que exige que quienes conocen la verdad 
revelada vivan según ella, incluso cuando hacerlo sea incómodo, incluso cuando implique 
pérdida. 

La llamada "ética del mal" no suele anunciarse o presentarse por medios violentos, 
prácticas visiblemente represivas. No llega gritando. Se disfraza. Se infiltra en leyes, en 
discursos, en políticas públicas que prometen justicia mientras silenciosamente diseñan 
vigilancia, exclusión, castigo. Ofrece beneficios que parecen virtuosos: alimentos 
subsidiados, viviendas accesibles, programas sociales. Pero detrás del rostro amable se 
esconde una maquinaria que confunde ayuda con control, y transforma la necesidad 
humana en una herramienta de manipulación, vigilancia y compra de conciencias. 

La resistencia, entonces, comienza cuando aprendemos a desenmascarar las narrativas. 
Cuando dejamos de repetir sin discernir. Cuando comenzamos a filtrar cada afirmación de 
poder por los absolutos de Dios, los que no cambian, los que no se ajustan a conveniencias 
políticas ni a ideologías fluctuantes. No basta con saber que algo está mal: hay 
que exponer el fundamento falso en el que se apoya. 

Por ejemplo: una política habitacional que promete dignidad a los pobres, y que a simple 
vista parece un acto de justicia social. Pero ¿qué ocurre cuando esa misma vivienda se 
convierte en un instrumento de vigilancia? ¿Cuándo se instala allí un techo, no se instala 
también un sistema de control? ¿Cuándo los beneficios son retirados a quienes piensan 
distinto o se atreven a cuestionar al régimen? El mal no siempre se presenta como castigo. 
A veces llega con apariencia de milagro, y solo los ojos entrenados en la verdad pueden 
reconocer el veneno mezclado en la miel. 

Frente a esto, el cristianismo bíblico no puede permanecer neutral. Porque el Reino de 
Dios no consiste en panes regalados para comprar lealtades, ni en viviendas condicionadas 
por obediencia política. Consiste en una justicia que protege la dignidad humana, sin 
condiciones ideológicas ni amenazas encubiertas. La vivienda, desde esta perspectiva, 
no es un favor que el Estado otorga, es un derecho que debe garantizarse sin cadenas. 
Privacidad, libertad, y respeto no pueden ser monedas de cambio para comprar silencio. 

Por eso, hoy más que nunca, se necesita una Iglesia que piense éticamente y actúe 
proféticamente. Que construya un marco de discernimiento, basado en los preceptos 
bíblicos, no para evaluar políticas públicas, des con el objetivo de juzgar las intenciones 
espirituales detrás de las narrativas oficiales. Un filtro que permita al creyente —desde la 

 
66 Lacueva, Francisco. Ética Cristiana. Editorial Clie, 1975, p. 34. 



 
42 

cotidianidad— determinar si una decisión de gobierno sirve realmente al pueblo o solo 
protege al sistema que lo domina. 

Y aquí es donde el lector no puede huir. Esta es una reflexión crítica del aparato que hoy 
está reprimiendo la conciencia de un bravo pueblo. Esta es una interpelación 
directa: ¿estás discerniendo o estás repitiendo? ¿Estás aplaudiendo lo que en 
realidad es una estrategia del mal? ¿Has convertido la seguridad del presente en 
excusa para justificar la esclavitud del futuro? 

La Escritura no nos deja margen para ambigüedades: “No seas vencido de lo malo, sino 
vence con el bien el mal”(Romanos 12:21RV1960). Pero para vencer con el bien, primero 
hay que llamarlo por su nombre, reconocerlo, sostenerlo, vivirlo sin atajos. Y eso 
exige valentía. Exige renunciar a los beneficios fáciles, a los pactos silenciosos, a la 
comodidad moral. 

La pregunta, por tanto, no es si el régimen miente —eso ya está claro—. La pregunta es: ¿te 
vas a prestar para sostener esa mentira? ¿O vas a ser parte de una resistencia ética 
que, aunque silenciosa, sacude los cimientos del mal porque está anclada en la verdad 
inamovible de Dios? 

Mi oración propuesta para resistir los mecanismos insidiosos de la ética del mal es: 

Padre Celestial, devuelve a Venezuela el hilo constitucional perdido, mancillado, laqueado 
y pervertido. Haz justicia a un pueblo hambriento de verdad y de equidad; una justicia que 
brote de un juicio justo, conforme a Tu corazón. Levanta a un pueblo valiente que clama en 
medio de la opresión, y sustenta sus necesidades más básicas, aquellas que dignifican la 
vida y afirman la imagen de Dios en cada ser humano. Amén. 

El futuro —el tuyo, el de la Iglesia, el de la nación— dependerá de cómo respondas a esa 

pregunta. Y esa pregunta se responde con una oración audaz, una oración valiente, una 

oración nacida de la aflicción por el que sufre, por el que llora, por el que anhela ver pan en 

su mesa, agua en su cisterna y luz en sus noches oscuras. 

El grito silencioso de un mundo en tinieblas: Hay un grito, pero no es audible. No 

retumba en las plazas ni en los congresos. Es el grito silencioso de un mundo sumido 

en tinieblas, un clamor ahogado bajo el peso de una maquinaria cultural que, sin disparar 

una sola bala, está cometiendo un genocidio de otro tipo: uno mental, espiritual, 

simbólico. No hace falta mirar lejos. Está en las pantallas encendidas, en los libros de texto 

cuidadosamente editados, en la música que normaliza el vacío y en los discursos que 

glorifican la autonomía humana mientras despojan al alma de su anclaje eterno. 

Es un adoctrinamiento invisible pero implacable. No necesita tanques ni tropas. Le basta 
con la repetición. Como el agua que, gota a gota, horada la piedra, así operan sus métodos: 
persistentes, insensibles, bien disfrazados. Los medios de comunicación, las instituciones 
educativas, la cultura popular… todos parecen haber sido reclutados en una sola sinfonía, 
afinada para cantar una melodía unificada: la del hombre como medida de todas las 
cosas. Pero lo que parece libertad es, en realidad, un tipo nuevo de prisión. Una prisión 



 
43 

mental. Una cárcel de sentidos donde el pensamiento crítico es ridiculizado, la voz 
disidente es silenciada, y el alma sedienta de verdad es tratada como una amenaza. 

La mayoría sigue adelante. Algunos cansados. Otros distraídos. Muchos temerosos. 
Bajando la mirada. Aceptando las nuevas reglas del juego. Sin saber que las cadenas que 
abrazan hoy, por comodidad o miedo, serán las que los aprisionen mañana. Y lo más 
perturbador es la potencia del sistema, unido a la disposición del corazón humano a 
participar en su propia esclavitud. Porque el problema no es solo externo. No se limita a 
elites perversas ni a tiranos visibles. El verdadero campo de batalla es más íntimo, más 
profundo, más inquietante. 

Los métodos modernos han cambiado. Son más sofisticados. Más sutiles. Pero la raíz 
permanece inalterada: la rebelión del hombre contra Dios. Ese ha sido siempre el centro 
de la tragedia humana. El totalitarismo, entonces, no es un fenómeno político aislado. Es la 
expresión concentrada del pecado humano institucionalizado. Es el intento del hombre de 
ser dios, de controlar la verdad, los destinos, las decisiones, los cuerpos, las conciencias. 
Y aunque los gobernantes lleven uniforme o sonrisa, aunque hablen de progreso o de paz, 
el pecado sigue siendo el mismo: usurpar el trono de Dios. 

Pero esto no puede convertirse en un lamento que solo señale al otro. Porque los pueblos, 
las multitudes, los ciudadanos comunes —nosotros— no somos simples víctimas. También 
somos cómplices. No por lo que sufrimos, es más profundo, por lo que permitimos. Por lo 
que aplaudimos. Por lo que callamos. Por lo que justificamos. En nombre de la seguridad, 
de la conveniencia, del miedo... cedemos terreno al mal con cada concesión que 
llamamos pragmatismo. 

Y aquí emerge la verdadera raíz del asunto. No es un "ellos" contra "nosotros". No es una 
guerra entre buenos y malos. Es el reflejo de un mal más profundo: el pecado que 
habita en cada corazón humano. Porque el mismo que hoy denuncia la tiranía podría, si 
tuviera el poder, convertirse mañana en opresor. ¿Por qué? Porque, como enseñó 
Calvino, “el corazón humano es una fábrica inagotable de ídolos”. Y si no es Dios quien 
reina en el corazón, siempre habrá algo o alguien más que lo haga: un líder, una ideología, 
un deseo desordenado. La idolatría no necesita templo. Solo necesita espacio en el 
alma. 

Es aquí donde la fe reformada, arraigada en la soberanía de Dios, nos ofrece una visión 
más alta, más firme, más verdadera. Mientras el mundo juega con el poder, la Escritura 
afirma que hay un único soberano legítimo: Dios. Y aunque su Reino no es de este 
mundo, su dominio afecta profundamente este mundo. La verdadera libertad —la que no 
puede ser expropiada, censurada ni suprimida— no comienza con el cambio de régimen, 
comienza con la redención del corazón humano, liberado del pecado por la obra de 
Cristo. 

Esa esperanza no es ingenua. No ignora las estructuras corruptas ni minimiza el dolor. 
Reconoce que los sistemas están caídos. Que las instituciones están contaminadas. Que 
la cultura ha sido deformada. Pero también proclama con firmeza que el Reino de Dios 
está avanzando, incluso cuando las tinieblas parecen más densas. “El Señor ha 
establecido su trono en los cielos, y su reino domina sobre todo” (Salmo 103:19, RVR1960). 
Lo que esto significa es crucial: el mal no tiene la última palabra. El trono del hombre se 
tambalea; el trono de Dios permanece. 



 
44 

Entonces, la pregunta práctica no puede seguir siendo postergada. ¿Cómo respondemos 
a este genocidio mental y espiritual? ¿Cómo resistimos sin convertirnos en lo que 
criticamos? ¿Cómo denunciamos sin arrogancia, actuamos sin odio, y discernimos sin caer 
en desesperación? La respuesta no comienza con una estrategia política, comienza 
con una reforma espiritual. Una Iglesia despierta. Una conciencia alerta. Un pueblo que 
ora para enfrentar los desafíos públicos y políticos con la luz encendida del evangelio de 
paz que confronta las tinieblas y la oscuridad magnificada en totalitarismo gubernamental. 

La libertad comienza en el corazón. La resistencia comienza con la verdad. Y la victoria 
pertenece al Cordero que fue inmolado, pero que vive y reina sobre toda mentira, todo 
imperio, todo ídolo. 

Y tú, que has leído hasta aquí, ya no puedes decir que no sabías. 

No puedes afirmar que este problema no te afecta solo porque saliste junto con la diáspora 
a buscar esperanza. No existe un solo venezolano —ni fuera ni dentro del país— que pueda 
decir con justicia: “Este problema no es mío”. Porque lo es. Es nuestro. Es de cada 
venezolano que está adentro y de cada venezolano que está afuera. Y sabemos que esta 
batalla por recuperar la dignidad universal del ser humano es mucho más grande que una 
bolsa de comida, que un militar que reprime o que un enchufado que se aprovecha de la 
cadena de suministro. 

Tarde o temprano —incluyendo a todo medio silenciado, a toda conciencia dormida y a 
todo individuo que ha sido mancillado, apartado, encarcelado o vedado por el régimen— la 
justicia de Dios se hará presente. Es una larga batalla. Y no podemos permitir que una 
oposición resquebrajada negocie lo poco que nos queda económicamente a cambio de una 
falsa libertad. 

He visto, con desdén, cómo se ofrece la privatización de empresas que han fracasado en 
manos del Estado. Pero ¿acaso han fracasado simplemente por estar bajo gestión estatal? 
Esa idea es una utopía mal fundamentada. No han fracasado por el modelo de propiedad, 
han fracasado por la mala gestión, por la corrupción, por la ausencia de 
administradores íntegros, capaces de cuidar los recursos que pertenecen a todos los 
venezolanos. 

Esta locura —esta carrera desenfrenada por venderlo todo a cambio de recuperar nada— 
puede terminar siendo la punta de lanza, tanto de un sector como del otro, para alcanzar el 
poder y sus accidentes. El riesgo es que, una vez más, los intereses políticos disfracen de 
progreso lo que en realidad es saqueo institucional. 

Nosotros, como venezolanos, debemos liberarnos. Debemos romper estas costosas 
cadenas que nos oprimen. La batalla está servida. Y el campo más decisivo no está allá 
afuera. Está adentro. En cada venezolano que reza, que ora, que clama y que se aflige por 
una Venezuela libre. 

Primero, debemos comenzar con nosotros mismos. No podemos combatir la tiranía 
externa si seguimos siendo esclavos internos de nuestros ídolos personales, de la 
inmoralidad, de la falta de lealtad, del amiguismo y las cadenas de roscas interminables 
que encarecen los precios. Esto requiere un arrepentimiento genuino. Una rendición diaria 



 
45 

al Señorío de Cristo. Porque el cambio verdadero —el que perdura, el que transforma 
naciones— comienza en el corazón regenerado por el Evangelio. 

Segundo, debemos comprometernos con la verdad, incluso cuando sea costoso. En un 
mundo que glorifica la mentira, decir la verdad es un acto revolucionario. Pero no se trata 
solo de hablar: debemos vivir vidas que encarnen esa verdad, mostrando al mundo que 
existe una alternativa al cinismo y la desesperanza. Nuestra esperanza está en Dios que 
hace nuevas todas las cosas. 

Finalmente, debemos actuar. La fe reformada nos llama a ser protagonistas, a una 
confianza activa en la soberanía de Dios. Esto significa denunciar la injusticia, defender a 
los débiles y proclamar el Evangelio en cada esfera de la vida. Como decía Abraham 
Kuyper: "No hay un solo centímetro cuadrado en todo el dominio de nuestra existencia 
sobre el cual Cristo, quien es soberano sobre todo, no exclame: '¡Mío!'". 

El final no está en duda: Estamos en una batalla, pero no una batalla desesperada. 
Sabemos cómo termina esta historia. Los poderes que hoy parecen invencibles serán 
derrocados por Aquel que reina para siempre. Y mientras tanto, somos llamados a ser fieles, 
a ser prevalentes y consistentes con la gracia que Él provee. No somos borregos sin 
esperanza. Somos ovejas de Su prado, guiadas por el Buen Pastor que dio Su vida por 
nosotros. Frente a los totalitarismos de este mundo, recordemos: no hay cadena tan fuerte 
que Su poder no pueda romper, ni tiniebla tan densa que Su luz no pueda disipar. 

Así que no, no somos borregos que se resignan. Somos un pueblo redimido, llamado a 
proclamar con valentía la verdad que libera, la justicia que restaura y la gracia que 
transforma. Y esa verdad, justicia y gracia tienen un nombre: Jesucristo. 

La serpiente: Una verdad, una ley, un artilugio 

El jardín del Edén, un espacio donde el orden fluye sin interrupciones, se sostiene sobre 
una verdad única y una sola ley. En este contexto de claridad absoluta, la serpiente irrumpe, 
no con fuerza ni violencia, lo hace con el susurro sutil de una duda: “¿Conque Dios os ha 
dicho?” (Genesis 3:1 RV1960). Este cuestionamiento del mandato del Todopoderoso 
Creador es el primer aliento del mal en el transitar humano, que no necesitó aniquilar el 
mandato del  para desestabilizarlo; le basto con teñirlo de ambigüedad67. 

En este sentido, el mal no necesita eliminar el mandato de los absolutos de Dios; le basta 
con convertirlo en una cuestión debatible, susceptible de ser reinterpretados a la luz de su 
propia conveniencia. Este acto de fragmentación y distorsión no es un simple error humano, 
es una estrategia intencionada del pecado para sembrar el caos ético. La ambigüedad no 
solo confunde, abre la puerta a nuevas estructuras corruptas que justifican la desobediencia 
bajo el velo de la plausibilidad. La serpiente, al poner en duda las palabras de Dios, inicia 
este ciclo de subversión donde el bien y el mal se vuelven herramientas del ego humano. 

 
67 Bonhoeffer, D. (2000). Ética (L. Duch, Trad.), p. 85. Madrid: Editorial Trotta. 



 
46 

“El que el mal aparezca en forma de luz, de beneficencia, de fidelidad, de renovación, 
el que aparezca como necesidad histórica, de justicia social, es clara confirmación 
de su malicia abismal para el que observa las cosas con sencillez.68” 

Dietrich Bonhoeffer articula esta verdad de forma contundente al afirmar que el mal 
constituye la perversión intrínseca de la moralidad. Esta fuerza maligna opera mediante la 
apropiación de lo que es fundamentalmente verdadero, presentándolo de una manera 
parcial o radicalmente invertida. Esta manipulación priva al ser humano de la claridad y el 
discernimiento que emanan del mandato de las Santas Escrituras, oscureciendo la luz de 
la revelación divina. 

Este acto de corrupción ontológica afecta profundamente la relación vertical entre el ser 
humano y Dios, incidiendo adicionalmente en las interacciones horizontales entre los seres 
humanos. En consecuencia, el mal desintegra el tejido cohesivo de la comunidad, la cual 
fue establecida para ser un reflejo tangible de la voluntad absoluta de Dios. El diálogo 
registrado entre la serpiente y Eva en el Génesis constituye un enfrentamiento axial entre 
el orden perfecto y la soberanía absoluta de Jehová y el artilugio subversivo de la 
transgresión. 

En este encuentro, el lenguaje es instrumentalizado de manera perversa. El mal lo utiliza 
con la intención estratégica de oscurecer el entendimiento, generar ambigüedad y desviar 
la percepción del mandato divino. 69 Cada enunciado articulado por la serpiente representa 
un acto deliberado de erosión del ordenamiento divino. Constituye un intento calculado de 
transformar la ley de Jehová, inherentemente absoluta, en una propuesta debatible y 
cuestionable a la luz de las interpretaciones subjetivas de la humanidad. 

Mediante la distorsión de los absolutos teológicos, la serpiente implanta en Eva el germen 
de una falsa autonomía. Esta idea postula que las categorías fundamentales del bien y del 
mal son facultades que la conciencia humana puede apropiar y definir de manera 
independiente, prescindiendo de la revelación exógena de Dios. Este momento es crucial 
en la historia, pues marca el inicio de un sistema ético autónomo que sitúa la autoridad 
humana como fuente de verdad, fragmentando la realidad absoluta en favor de narrativas 
relativas y de sesgo humanista. 

La autonomía que la serpiente promete constituye una ilusión que confina al ser humano 
dentro de sus propios límites cognitivos y morales. Esta reclusión conduce a una moralidad 
fragmentada e inestable, cuyo efecto progresivo es la degradación del individuo. La 
verdadera libertad, por el contrario, permanece anclada en la obediencia al Creador, donde 
la palabra y la vida recuperan su unidad esencial bajo la justicia eterna de Jehová. 

Esta falsa autonomía tiene implicaciones que van más allá de la relación vertical entre el 
ser humano y Dios. También socava la responsabilidad mutua y debilita el mandato cultural 
de preservar la creación bajo la autoridad providencial de Dios.70 

La serpiente encarna el mal en su forma más insidiosa: como un falsificador. Su propuesta 
de “seréis como Dios”  es un llamado a la supuesta emancipación que, en su esencia, es 

 
68 Bonhoeffer, D. (2000). Ética (L. Duch, Trad.), p. 80. Madrid: Editorial Trotta. 
69 Levinas, E. (1961). Totalidad e infinito: Ensayo sobre la exterioridad. La Haya: Martinus Nijhoff. 
70 Schaeffer, F. A. (1969). Muerte en la ciudad. Illinois: InterVarsity Press, p. 89. 



 
47 

una negación del único orden verdadero71. Este acto de subversión es un movimiento 
calculado para presentar la desobediencia no como pecado, lo eleva como iluminación72. 

En el contexto descriptivo de la narrativa bíblica, el mal se revela como un maestro en el 
arte del discurso inmersivo, transformando el acto prohibido en algo aparentemente legítimo 
mediante imágenes sensoriales que seducen al ojo y apelan al deseo. Este acto de 
subversión no necesita destruir directamente la verdad,  la reemplaza con una mentira 
plausible, revestida de un lenguaje que normaliza lo impensable. Esta estrategia opera 
donde lo moralmente inadmisible se oculta bajo un velo de obediencia y deber acrítico. El 
mal no siempre se presenta como un acto monstruoso, la mayoría de las veces lo hace 
como una maquinaria que manipula la percepción y reviste sus acciones de legitimidad 
aparente, dejando de lado la reflexión moral auténtica73. 

Caín y Abel: La sangre clama desde la tierra 

La narrativa de Caín y Abel intensifica la trama iniciada con la caída. Los dos hermanos, 
primogénitos de la humanidad, se erigen como los protagonistas de un conflicto que 
trasciende la mera disputa fraternal. 

El núcleo del relato se centra en el acto de la ofrenda a Dios. Ambos individuos presentan 
sus dones ante Dios: Abel ofrece las primicias de su rebaño, denotando la excelencia y 
calidad superior. En contraste, Caín presenta el fruto de la tierra. Dios, actuando en Su 
soberanía absoluta, se manifiesta complacido con la ofrenda de Abel, pero no así con la de 
Caín (Génesis 4:3-5RV1960). 

Este discernible acto de aceptación no es arbitrario. Su fundamento reside en una 
institución sacrificial establecida desde los orígenes de la caída. Las ofrendas consideradas 
aceptables no estaban primariamente centradas en los productos agrícolas (los frutos de la 
tierra). El énfasis recaía en los sacrificios que implicaban el derramamiento de sangre. Estos 
sacrificios cruentos actuaban como un símbolo fundamental de obediencia incondicional, 
entrega total y, fundamentalmente, de expiación. 

Abel, al presentar lo mejor de su rebaño, demuestra una respuesta alineada con el diseño 
soberano de Dios. Caín, por su parte, al ofrecer los frutos de la tierra, ignora esta disposición 
divinamente establecida y procede a actuar conforme a su propio criterio autónomo.74. Aquí, 
la narrativa introduce la tensión entre la justicia de Dios y la respuesta humana ante ella, 

 
71 Wright, N. T. (2012). How God Became King: The Forgotten Story of the Gospels. New York: HarperOne, p. 
132.  
N. T. Wright analiza cómo la propuesta de “seréis como Dios” presentada por la serpiente en el Génesis no debe interpretarse 
como un rechazo directo a la autoridad divina, sino como una estrategia más sutil que enmascara la subversión del orden 
divino bajo el pretexto de una supuesta emancipación. Según Wright, esta narrativa refleja una dinámica constante en la 
historia humana, donde la autonomía pretendida se convierte en un rechazo implícito de la soberanía de Dios y en la 
corrupción del diseño original de la creación  
72 Monroy Rueda, F. J. (2013). La formación ética cristiana. Reflexiones Teológicas, 11(1), 49-62. 
73 Arendt, H. (2003). Eichmann en Jerusalén: Un estudio acerca de la banalidad del mal (C. Ribalta, Trad.), p. 
110. Barcelona: Lumen. 
74 en el artículo "Sacrificio que agrada a Dios" de Enduring Word (https://es.enduringword.com/sacrificio-que-agrada-a-dios/), 

se argumenta que "muchas personas han creído que Dios aceptó a Abel y su ofrenda porque consistía en un sacrificio de 
sangre", sugiriendo que solo un sacrificio de sangre podía complacer a Dios.  
Asimismo, en el sitio GotQuestions.org se plantea que "Caín y Abel, los hijos de Adán y Eva, 'andando el tiempo' trajeron 
ofrendas al Señor (Génesis 4:3). Sin duda, lo hacían porque Dios les había revelado la necesidad de un sacrificio".  



 
48 

revelando la división entre la obediencia genuina y la autocomplacencia que busca redefinir 
los términos establecidos por Dios, para redefinir los preceptos a la luz de la sabiduría 
propia, la decisión propia, y finalmente ser rechazado por asumir su propio sacrificio.75 

Caín, consumido por la ira, ignora el orden establecido desde el principio y desestima la 
reflexión sobre su propia acción. En su lugar, se deja guiar por una voz interna —la misma 
influencia presente en la serpiente— que le susurra que el camino hacia la restauración 
reside en la eliminación del testigo que pone al descubierto su insuficiencia. “Salgamos al 
campo”, expresa a su hermano, revistiendo con una apariencia de normalidad el acto 
premeditado que ya habitaba en su corazón y mente. Esta invitación constituye la fase 
previa a la consumación de un acto abominable, ejecutado bajo el pretexto de suprimir la 
evidencia de su propio rechazo. (Génesis 4:8, RV1960). 

Jehová, al confrontar a Caín, emplea el interrogatorio como método de apelación a la 
conciencia: “¿Dónde está tu hermano Abel?” (Génesis 4:9, RV1960). Este cuestionamiento 
trasciende la mera búsqueda de información; representa una demanda soberana de 
confesión y arrepentimiento. Sin embargo, Caín se distancia del reconocimiento de su culpa 
y responde con insolencia, pretendiendo ocultar su acción vil mediante la interrogante: 
“¿Soy yo acaso guarda de mi hermano?”. En esta respuesta, el mal alcanza un nivel de 
audacia superior, desafiando directamente la autoridad de Dios e intentando evadir Su juicio 
ineludible. 76 

Esta actitud de Caín prefigura la conducta de los sistemas que, al violentar la vida, 
pretenden desconocer su responsabilidad ante el prójimo y ante el Legislador Supremo. La 
evasión de la verdad y el desprecio por la fraternidad constituyen la base de la injusticia 
social, donde el individuo o el Estado intentan situarse por encima de la ley ética universal. 

El asesinato de Abel es el acto de violencia fratricida más brutal de la historia, fue la primera 
sangre derramada injustamente. Fue un manifiesto teológico, un grito silencioso contra el 
orden establecido desde el principio, en contra del mandato cultural. En ese campo 
manchado de sangre, Caín eliminó a su hermano; e intentó anular a Dios como Juez 
Supremo, necesitaba silenciar la voz de la justicia que su hermano encarnaba. El acto no 
fue impulsivo, fue deliberado. No fue solamente humano, fue profundamente espiritual. 
Caín, al levantar la mano contra Abel, no solo mató a un hombre, intentó borrar un 
testimonio. En su corazón ardía el deseo de sustituir el juicio de Dios por su propia 
narrativa ética, de redefinir el bien a su conveniencia eliminando a quien lo encarnaba. 

Pero Dios no fue indiferente. Y la tierra tampoco. La sangre de Abel, absorbida por el 
polvo, no se diluyó ni se calló. No fue silencio lo que siguió al crimen, fue un clamor de 
justicia. Un clamor que atravesó la tierra, que subió hasta el cielo, que activó la justicia 
de Dios. “La voz de la sangre de tu hermano clama a mí desde la tierra” (Génesis 4:10, 
RV1960). Esa sangre se convierte en voz profética, una denuncia que arde, que rompe el 
silencio cómplice, que convoca al cielo a pronunciar juicio sobre el crimen oculto. 

El eco de esa sangre permanece resonando con una fuerza inalterable. Representa la 
evidencia de una vida segada y constituye la voz del inocente que señala al culpable, 

 
75 Bonhoeffer, D. (2000). Ética (L. Duch, Trad.), p. 85. Madrid: Editorial Trotta. 
76 Bonhoeffer, D. (2000). Ética (L. Duch, Trad.), p. 86-90. Madrid: Editorial Trotta. 

 



 
49 

confronta al asesino y expone el pecado en su esencia verdadera: una rebelión abierta 
contra la justicia de Jehová. La narrativa del mal, originada con el susurro en el Edén —
“¿Conque Dios os ha dicho?”— alcanza aquí una dimensión explícita y sombría. El pecado 
trasciende la seducción para transformarse en derramamiento de sangre, estableciendo su 
propia narrativa para dimensionar su significado a favor de un propósito autónomo, con la 
frialdad de quien busca equilibrio mediante la eliminación de la justicia que le cuestiona. 

Ante la interrogante divina: “¿Dónde está tu hermano?”, Caín responde con una audacia 
que hiela la conciencia: “¿Soy yo acaso guarda de mi hermano?”. Esta expresión constituye 
una burla deliberada, un desprecio absoluto y un desafío frontal a la soberanía de Dios. 
Caín miente con descaro y afirma su rechazo a toda obligación moral inscrita en su ser 
como portador de la Imago Dei. Su pregunta emana de la arrogancia; representa un ataque 
contra la verdad y contra todo lo que respira justicia. Su alma permanece cerrada al 
arrepentimiento, negando el deber sagrado y declarando la guerra a la responsabilidad 
humana. Con este gesto, Caín proclama la nulidad del prójimo y el desprecio por la imagen 
de Dios en el otro. 

Abel, en su tránsito, continúa hablando. Su sangre permanece fresca y su grito conserva 
su vigencia absoluta. El primer asesinato humano constituye la declaración de que el justo 
resulta intolerable para el impío. Desde aquel momento, quienes abrazan la oscuridad han 
pretendido silenciar a quienes caminan en la luz. Sin embargo, la sangre clama desde la 
tierra, desde el suelo impregnado con la tragedia de la inocencia: “La voz de la sangre de 
tu hermano clama a mí desde la tierra” (Génesis 4:10, RV1960). El suelo que recibió su 
vida se erige como el altar de una denuncia irrebatible. 

La sangre de Abel posee un carácter profético, pues denuncia a toda estructura que impone 
el silencio al justo, a todo sistema que condena al inocente y a toda cultura que abraza la 
comodidad de la falsedad frente al espejo de la verdad. Esta sangre se transforma en 
testimonio, en predicación y en el anticipo de un juicio ineludible. 

No obstante, esta sangre profética halla su cumplimiento en una presencia superior y más 
santa: la sangre que redime. “Vosotros os habéis acercado... a Jesús, el mediador del nuevo 
pacto, y a la sangre rociada que habla mejor que la de Abel” (Hebreos 12:24, RV1960). 
Mientras la sangre de Abel afirma la demanda de justicia, la de Cristo establece la plenitud 
de la gracia. Ambas denuncian el mal: una desde la condición de víctima y la otra desde la 
autoridad del Salvador, asegurando que la palabra final pertenece siempre al Reino de 
Jehová.  

Cristo, como Abel, fue rechazado por sus propios hermanos. Fue acusado sin causa. Fue 
entregado por envidia. Fue asesinado fuera del campamento (Hebreos 13:12RV1960). Fue 
despojado de dignidad, silenciado por la religión, torturado por el poder. Pero su sangre —
como la de Abel— no quedó sin voz. Cayó al suelo. Corrió por la cruz. Fue absorbida por 
la tierra. Y desde entonces, predica. Desde el amor. No desde la venganza, lo hace desde 
la reconciliación. Pero aun así, predica. 

Predica contra toda injusticia que se disfraza de legalidad. Contra todo sistema que aplasta 
la imagen de Dios. Contra todo imperio que crucifica la verdad. Predica con fuerza cuando 
los profetas son encarcelados, cuando los pobres son callados, cuando las iglesias pactan 
con el poder y el nombre de Dios es tomado en vano para justificar la violencia. 



 
50 

“¿Y qué harán con el viñador, cuando venga y halle la sangre de sus siervos en las 
manos de los que la derramaron?”(cf. Mateo 21:38-41RV1960). Esa sangre será 
demandada. “Desde la sangre de Abel el justo, hasta la sangre de Zacarías... os será 
demandada” (Lucas 11:51RV1960). Porque Dios no olvida. Porque el cielo no archiva. 
Porque la justicia no duerme. 

Los hombres que detienen con injusticia la verdad —que esconden la evidencia, que 
manipulan los tribunales, que encarcelan al inocente, que venden la conciencia— creen 
que su poder los justifica. Pero hay sangre en sus manos. Y esa sangre no se borra con 
discursos. No se limpia con propaganda. No se silencia con miedo. Esa sangre clama. 

Clama desde las cárceles. Desde los campos de batalla. Desde los hospitales sin insumos. 
Desde las mesas vacías. Desde las madres sin hijos. Desde los niños sin nombre. Clama. 
Profetiza. Se levanta. Y un día, esa sangre se volverá sentencia. 

Porque la sangre es memoria. La sangre es testimonio. La sangre es profecía. 
Y Dios es justo 

En esta historia, el juicio de Dios no es un castigo arbitrario. Es la restauración del orden, 
la reivindicación de la verdad, el reconocimiento de una sangre que no será ignorada ni 
olvidada. Porque allí donde el hombre intenta borrar el bien, Dios exalta su memoria y 
responde con justicia. Y el lector, tú que oyes, no puedes pasar de largo. ¿Qué haces tú 
con la sangre que clama desde la tierra? ¿La encubres o la escuchas? ¿La ignoras o te 
conviertes en eco de su llamado? 

Esa sangre, la de Abel, no fue la última. Desde entonces, la tierra ha seguido bebiendo la 
sangre de los inocentes: campesinos silenciados, jóvenes ejecutados en protestas, mujeres 
desaparecidas, niños hambrientos bajo regímenes que promueven discursos de justicia 
mientras engordan sus manos con violencia institucionalizada. Gobiernos que repiten, 
una y otra vez, la historia de Caín: eliminan al justo para preservar su mentira, borran al 
que denuncia para sostener su imperio, y cuando son confrontados, preguntan con el 
mismo descaro: “¿Soy yo acaso guarda de mi pueblo?”. 

Y esa pregunta —“¿Dónde está tu hermano?”— no quedó sepultada con Abel. Ha tomado 
muchas formas, ha mutado en mil lenguajes, se ha encarnado en mecanismos perversos, 
en metodologías de dominación, en guerras intestinas y traicioneras, en desapariciones 
forzadas, en campos de concentración ocultos tras banderas y discursos. Ha sido oída en 
las antorchas humanas encendidas en los palacios de los poderosos, en las cacerías de 
brujas disfrazadas de justicia, en inquisiciones que purgaban la verdad con fuego. 

Se escuchó en el crujir de las embarcaciones que cruzaron el océano cargadas de 
conquistadores hambrientos de oro, que llegaron a nuevas tierras con cruces en una mano 
y espadas en la otra. Arrasaron aldeas, silenciaron caciques, borraron lenguas, doblegaron 
voluntades. Violaron el alma de los pueblos originarios de América, de África, de los 
rincones olvidados del Caribe y del Amazonas. Cada templo profanado, cada niño 
esclavizado, cada mujer violada, cada líder asesinado, cada identidad borrada… fueron 
ecos de esa misma pregunta no respondida. 

Pero la sangre inocente nunca es neutral. No se disuelve en el olvido. No se evapora entre 
las grietas del tiempo. Cada gota derramada se convierte en testigo. Se hunde en la tierra, 



 
51 

sí, pero no desaparece: se eleva al cielo como un clamor que exige justicia. No es silencio. 
Es juicio. Es grito. Es profecía. 

Una voz sin cuerpo que sigue hablando, señalando, interpelando. Así como la sangre de 
Abel testificó contra su hermano, la sangre que fluye hoy bajo los regímenes de opresión, 
bajo las botas del totalitarismo, bajo la sombra del colonialismo, bajo las leyes corruptas 
que dictan los señores del poder, sigue gritando. 

Grita desde los escombros de Siria, desde los campos de refugiados del Sahel, desde las 
cárceles políticas de Venezuela, desde las tumbas sin nombre de Centroamérica, desde 
los ríos rojos del Congo. Grita desde cada calle donde se aplaude al verdugo y se encarcela 
al justo. Grita desde la cruz, donde la sangre del Justo por excelencia también fue 
derramada. 

Y así como la sangre de Cristo no fue ignorada, tampoco lo será la sangre de los pequeños, 
los humildes, los silenciados. Porque el Dios que escuchó la sangre de Abel sigue 
escuchando. Y no descansará hasta que toda sangre inocente sea vindicada. Porque no 
hay justicia verdadera sin memoria. Y no hay memoria verdadera sin juicio. 

Y es aquí donde debemos detenernos. Porque esa sangre, invisible a los noticieros, negada 
por las instituciones, borrada de las estadísticas, es vista por Dios. Y no solo 
vista: escuchada. Escuchada como clamor, como denuncia, como oración sin palabras. 
Esa sangre no muere; se vuelve juicio. Se convierte en señal inequívoca de decadencia 
moral, en recordatorio de que el orden impuesto por el miedo no es estabilidad, es 
descomposición. Porque no hay estructura política, militar ni económica capaz de resistir 
por mucho tiempo el peso de una sangre que clama al cielo. 

Cada ejecución arbitraria, cada desaparición silenciada, cada represión legitimada con 
leyes falsas, acumula voces. Voces que no serán ignoradas por el Dios que dijo: “La voz 
de la sangre de tu hermano clama a mí desde la tierra” (Génesis 4:10, RVR1960). Y 
cuando Dios oye, actúa. No siempre en el tiempo que esperamos, pero siempre en el tiempo 
perfecto. Porque la justicia de Dios no se precipita, pero nunca se ausenta. 

Lo que el tirano cree haber callado con una bala, Dios lo convierte en testimonio. Lo que el 
sistema intenta enterrar, Dios lo transforma en semilla profética. Cada vida arrebatada 
injustamente se convierte en un juicio contra la pretensión de eternidad de los 
imperios humanos, recordando que el poder que no teme a Dios siempre terminará 
enfrentando su voz. 

Y tú, lector, tú que habitas este tiempo de sangre que aún no cesa, ¿de qué lado te 
encuentras? ¿Ignoras esa sangre o la honras? ¿Repites la narrativa del régimen o te 
vuelves memoria viva del justo silenciado? Porque el juicio comienza cuando dejamos de 
escuchar, cuando dejamos de llorar, cuando aceptamos la muerte del inocente como parte 
de la vida política. 

Pero si escuchas, si aún puedes sentir la sacudida de esa voz que no ha dejado de clamar 
desde la tierra, entonces hay esperanza. Porque donde hay memoria del justo, aún es 
posible resistir el cinismo del Caín contemporáneo. Y donde hay quienes se niegan a 
encubrir la sangre, Dios no solo juzga: también redime. Porque no todo clamor termina en 
condena. Algunos claman para que, en medio de la ruina, el Reino vuelva a levantarse. 



 
52 

El silencio de Caín contrasta con el grito de Abel. Uno oculta; el otro denuncia. Y es en ese 
contraste donde la historia de la humanidad sigue oscilando hasta hoy. 

El fratricidio de Caín surge como una mutación biológica absoluta, una instauración de caos 
que se incrusta en la estructura de la justicia soberana. Este suceso inserta una dinámica 
inédita en la cronología humana, caracterizada por la aparición de afectos que, al 
desprenderse de su raíz ética original, adquieren una autonomía destructiva. La voluntad 
de Caín opera bajo una saturación de impulsos desvinculados de su propósito ideal, 
transformándose en una fuerza que busca la extinción física de Abel. 

La agresión constituye la culminación de una psique desbordada por sentimientos que 
ahora habitan el mundo con una presencia tosca y agresiva. Al producirse la muerte, la 
sangre de Abel penetra la porosidad de la tierra, estableciendo una naturaleza testifical en 
el suelo. Este elemento propio de la vida actúa como un archivo, una evidencia que se 
integra en la materia misma de la creación. La voz que emana del polvo es una denuncia 
constante y autónoma; es la realidad misma sosteniendo el peso de un evento que ha 
alterado la composición del mundo. La justicia de Dios se manifiesta aquí como una 
respuesta orgánica, una declaración judicial que surge de la tierra para exponer la acción 
cometida, manteniendo la verdad como un componente permanente y visible del paisaje 
humano.77 

El mal como arquitecto de la subversión 

A través de la serpiente y de Caín, el mal se revela no como un evento, se revela un 
proceso: un arquitecto que construye su poder sobre la distorsión de la verdad y la 
destrucción del orden. En el Edén, la serpiente comienza socavando la ley única de Dios 
(Génesis 3:1-5RV1960). En el campo, Caín da el siguiente paso al erigirse en juez y 
verdugo, imponiendo su voluntad sobre la vida de su hermano (Génesis 4:8RV1960). 

Este proceso no solo nos muestra cómo el mal opera, revela algo más profundo, cómo va 
cimentando una ética propia: una ética de la opresión, donde las leyes son flexibles y las 
acciones justificadas por el deseo de control. En este marco, la verdad no tiene lugar, y el 
mal se presenta no como una ruptura, se presenta como una continuidad, una 
reinterpretación del orden que aparenta legitimidad pero que es, en su esencia, una rebelión 
contra Dios. Los protagonistas, encuentran un espejo donde el mal no se limita a ser una 
fuerza externa, es un agente interno que convence, manipula y actúa a través de quienes 
están dispuestos a escuchar su voz. 

Esta interrogación instituye un paradigma de autonomía absoluta. La pregunta de Caín 
levanta una estructura de indiferencia sobre el diseño original de la relación humana. Esta 
declaración instaura una realidad de existencia fragmentada, donde el vínculo con el 
prójimo permanece como un elemento accidental y periférico. 

La responsabilidad se transforma aquí en una carga externa y opcional, desligada de la 
naturaleza del ser. Este lenguaje edifica un estado donde la soberanía del yo desplaza la 

 
77 Arendt, H. (2003). Eichmann en Jerusalén: Un estudio acerca de la banalidad del mal (C. Ribalta, Trad.), p. 
110. Barcelona: Lumen. 

 



 
53 

custodia delegada por el Creador, sustituyendo el mandato divino por una voluntad 
encerrada en sus propios límites. La respuesta de Caín consolida una geografía de 
aislamiento moral; es la instauración de una ética del desapego que habita el mundo con la 
solidez de una barrera. En este marco, la vida del otro queda relegada a una zona de 
irrelevancia, permitiendo que la subjetividad caída ocupe el centro de la realidad y desplace 
la interdependencia establecida por la justicia soberana. 

La ética de Emmanuel Levinas sitúa la responsabilidad hacia el Otro como el fundamento 
absoluto de la arquitectura moral. El rostro del prójimo opera como una interpelación directa, 
una realidad que convoca la voluntad humana dentro de una primacía ética que antecede 
a la formación del conocimiento. Esta relación establece un vínculo soberano, situando la 
existencia dentro de un marco de obligación constante que habita la esencia de lo humano. 

La responsabilidad se manifiesta aquí como la sustancia misma de la identidad, un mandato 
objetivo que define la estructura de las relaciones. El encuentro con el rostro constituye un 
evento que instituye la moralidad, vinculando la subjetividad individual a una ley de custodia 
permanente. Este paradigma sitúa la ética en el centro de la realidad, convirtiendo la 
respuesta ante la necesidad ajena en el cimiento de la convivencia bajo la vigencia de un 
orden que prioriza la integridad de la vida. El rostro del Otro funciona como una epifanía de 
la norma divina, una presencia que exige una respuesta inmediata y que consolida la 
vocación humana de ser garante de la existencia del prójimo78. 

La interrogante de Caín establece una arquitectura de indiferencia absoluta. Este lenguaje 
instaura un régimen de autonomía radical donde la identidad individual se percibe como 
una entidad separada de la soberanía del Creador. La respuesta erige una frontera artificial 
sobre el diseño original de la creación, pretendiendo sustituir la custodia fraternal por un 
estado de desapego deliberado. En este acto, la voluntad caída intenta imponer una nueva 
gramática moral, transformando el mandato de preservación en una carga ajena a la 
subjetividad humana. 

La interdependencia, establecida desde el origen como una extensión del mandato cultural, 
permanece desplazada por una estructura de cinismo que habita el espacio de la relación. 
Esta postura consolida una visión donde el prójimo queda reducido a un elemento periférico, 
apartando la mirada de la imagen divina que habita en el otro. La ley inmutable de Dios 
persiste como el marco rector y objetivo, mientras la declaración de Caín permanece como 
una anomalía fáctica que intenta validar la fragmentación del tejido humano. La 
responsabilidad se revela aquí como una fibra constitutiva del ser, una prescripción divina 
que sostiene la cohesión del mundo frente al intento de instaurar un orden basado en el 
aislamiento. 

Este acto de Caín puede interpretarse, desde la perspectiva levinasiana, como una 
transgresión que va más allá del fratricidio físico; representa una negación de la ética de la 

 
78 Emmanuel Levinas, Totalidad e Infinito. Ensayo sobre la exterioridad, trad. A. Neumaier y J. A. Padilla, 

Salamanca: Ediciones Sígueme, 2002, pp. 81–89. 

“La epifanía del rostro como rostro significa: no matar. […] El Otro me mira esencialmente como aquel a quien 
no puedo dejar de responder, como el que me interpela.” (p. 89) 



 
54 

alteridad y de la responsabilidad infinita hacia el Otro,79 pilares esenciales de la naturaleza 
inmutable de Dios. 

Las consecuencias de transitar los senderos caínicos se manifiestan como una progresión 
de densidades morales. Este trayecto inicia con la germinación de la envidia y culmina en 
la materialidad de la sangre derramada. Estas sendas establecen una arquitectura de 
justificación donde la fabricación de relatos artificiosos otorga una apariencia de validez al 
crimen. La acumulación de estas narrativas produce una opacidad densa sobre la realidad, 
sustituyendo la claridad de la verdad por una estructura de percepciones moldeadas por el 
deseo individual. 

La extinción de Abel constituye el fruto maduro de una ética desviada, cultivada en la 
quietud de un corazón que ha entronizado al yo en el espacio perteneciente al Creador. 
Este proceso representa la consolidación de una voluntad que ajusta la realidad a su propia 
medida. Habitar esta trayectoria equivale a instaurar una soberanía ilegítima, donde el 
hombre asume simultáneamente las funciones de juez, legislador y ejecutor bajo una 
justicia adulterada. 

Este estado de independencia declara la fractura del vínculo con el prójimo, transformando 
la convivencia humana en una geografía de conflicto por el poder y la supremacía. La 
siembra de la muerte ocurre de manera simultánea a la proclamación de discursos de vida, 
estableciendo un orden donde la protección se otorga a la corrupción mientras la integridad 
padece bajo el peso del sistema. Esta dinámica institucionaliza la transgresión, permitiendo 
que el endurecimiento de las estructuras sociales coexista con el desangramiento moral de 
la nación. La senda caínica se revela, finalmente, como la instauración de un reino de 
sombras que intenta sostenerse sobre la negación fáctica del orden establecido desde el 
principio. 

La senda de Caín constituye un proceso de decadencia espiritual profunda, cuya gravedad 
establece la necesidad absoluta del sacrificio redentor. Esta condición de ruina moral 
funciona como el fundamento de los ritos de sangre establecidos en la ley, los cuales 
apuntaban hacia la consumación definitiva en el Calvario. La elección de agredir al justo 
instaura un estado de errancia inmediata. Destierro. Alienación respecto a la propia 
identidad, a la presencia del Creador y al vínculo con el prójimo. El acto de transitar sobre 
la sangre del inocente conlleva una inmersión inevitable en las consecuencias de la 
transgresión. El suelo que absorbió el caudal de Abel experimentó una alteración 
permanente, al igual que la constitución del propio Caín. La ausencia del rostro divino 

 
79Levinas, E. (1969). Totalidad e Infinito: Ensayo sobre la Exterioridad. Traducción de Alphonso Lingis. 
Pittsburgh: Duquesne University Press. 
Hernández, J. I. (2019). "Tú, mi hermano. Tú, mi enemigo: análisis del pasaje bíblico de Caín y Abel, en 
relación con el pensamiento de G.W.F. Hegel y Emmanuel Levinas". Jornadas: Diálogos entre Literatura, 
Estética y Teología, Universidad Católica de Córdoba. Recuperado 
de https://repositorio.uca.edu.ar/bitstream/123456789/12090/1/tu-hermano-tu-enemigo.pdf 
 "La ética de Emmanuel Levinas: la responsabilidad ética y la alteridad". Hunter Magazine. Recuperado 
de https://www.huntermagazine.es/la-etica-de-emmanuel-levinas-la-responsabilidad-etica-y-la-alteridad/7873/ 
"La relación con los Otros en la filosofía de Lévinas". Fundación Torres y Prada. Recuperado 
de https://fundaciontorresyprada.org/la-relacion-con-los-otros-en-la-filosofia-de-levinas/ 
"Descubre la filosofía de Emmanuel Levinas y su impacto en la ética". Fundación Dos de Mayo. Recuperado 
de https://fundaciondosdemayo.es/descubre-la-filosofia-de-emmanuel-levinas-y-su-impacto-en-la-etica/ 

https://repositorio.uca.edu.ar/bitstream/123456789/12090/1/tu-hermano-tu-enemigo.pdf
https://www.huntermagazine.es/la-etica-de-emmanuel-levinas-la-responsabilidad-etica-y-la-alteridad/7873/
https://fundaciontorresyprada.org/la-relacion-con-los-otros-en-la-filosofia-de-levinas/
https://fundaciondosdemayo.es/descubre-la-filosofia-de-emmanuel-levinas-y-su-impacto-en-la-etica/


 
55 

acarrea la desaparición de la orientación moral, dejando la existencia vacía de propósito 
trascendente. 

En la actualidad, múltiples pueblos habitan esta condición de errancia. Permanecen como 
nómadas bajo sistemas que han abandonado la justicia, exiliados espirituales dentro de su 
propia geografía. Estos gobiernos portan señales visibles de su desviación: temor 
constante, paranoia institucional, represión sistemática. La existencia bajo el imperio de la 
fuerza genera un pavor permanente ante el propio reflejo. El rastro del derramamiento de 
sangre mantiene una persecución constante. La justicia evadida permanece como una 
expectativa de juicio, aguardando la resolución final. Esta profundidad de la caída encuentra 
su única respuesta en la eficacia de la sangre de Cristo, hacia donde convergían todas las 
figuras del sacrificio antiguo como la única vía de restauración ante el Juez Soberano. 

Las consecuencias del camino caínico habitan el interior del ser con una fuerza corrosiva y 
persistente. Esta trayectoria produce un vaciamiento del alma, estableciendo un límite 
infranqueable para el florecimiento de las naciones. El intento de edificar sobre el 
cementerio de los justos condena a cualquier estructura a una inestabilidad permanente. 
La sangre derramada mantiene una denuncia activa; el juicio se manifiesta como una 
realidad inevitable mientras el rostro de Dios permanece oculto para el opresor, retirando la 
gracia común que sostiene la cohesión social. 

La tragedia de este sendero reside en la distorsión del entendimiento, donde el control se 
confunde con la paz y la fuerza con la legitimidad. Esta construcción sobre cimientos 
inestables revela la naturaleza de una tierra que, al absorber sangre inocente, entra en un 
estado de esterilidad absoluta. Esta carencia de fruto se extiende hacia la cultura, la 
economía y la totalidad de las relaciones humanas, manifestando la aridez del alma 
colectiva. 

El tránsito por la senda de Caín conduce hacia un olvido profundo del Creador, lo cual 
conlleva simultáneamente la pérdida del concepto del hombre como imagen sagrada. Esta 
desorientación borra la conciencia de que todo poder legítimo posee una dependencia 
ontológica ante la justicia eterna. La sangre de los justos permanece como una presencia 
constante en la historia; se integra en la realidad con la solidez de un testigo, la autoridad 
de un juez y la contundencia de una profecía que aguarda su cumplimiento final bajo el 
gobierno soberano de Dios. 

La persistencia de la opresión exige una confrontación directa mediante el retorno de la 
mirada hacia el cielo y la unión con la voz que emana del suelo. La audición de este clamor 
constituye el inicio del tránsito hacia la reconciliación, transformando la errancia en una 
vocación de justicia. El rastro de Caín permanece como una advertencia vigente, una señal 
que evidencia la profundidad de la culpa y la insuficiencia de cualquier artificio humano para 
ocultar la transgresión. Su historia habita el presente como un espejo y un clamor que 
demanda una definición ante el Juez de toda la tierra. 

La interrogante divina —“¿Dónde está tu hermano?”— mantiene su vigencia absoluta a 
través de los siglos. Esta pregunta atraviesa los discursos y los decretos, superando la 
inercia de los pasillos del poder y la quietud de los templos. La voz de Dios reside en los 
muros de la historia, removiendo el olvido y restaurando la centralidad de la compasión. 
Esta palabra nos sitúa frente a una decisión ineludible: la adopción de la verdad o la 
persistencia en el cinismo. 



 
56 

La respuesta exige el valor de sostener la mirada ante lo eterno, abandonando la pasividad 
y el temor revestido de prudencia religiosa. La pregunta de Caín —“¿Soy yo acaso guarda 
de mi hermano?”— permanece como el eco de una humanidad que ignora la sangre que 
humedece el asfalto. La oración con denuedo surge entonces desde la periferia, en las 
plazas y en las aceras donde habita la desesperanza. Este clamor, fundamentado en la 
Escritura y en un corazón quebrantado, reclama la restitución del orden y la vigencia del 
hilo constitucional. Es una intercesión que reconoce la autoridad de Dios sobre las naciones 
y exige que la justicia regrese al lugar que la arrogancia del poder intentó usurpar. 

El desafío presente consiste en elevar las manos en oración dentro de los ayuntamientos y 
frente a los recintos de mármol donde se instituyeron normativas despojadas de aliento 
divino. La oración debe habitar precisamente los espacios donde la justicia permanece 
amordazada y la verdad reside en el exilio. Esta acción constituye una toma de posesión 
espiritual sobre los lugares donde la autoridad humana ha intentado clausurar la voz de lo 
eterno. 

El tránsito frente a las sedes del poder, como el palacio de Miraflores, exige una postura de 
integridad absoluta. Caminar con el pecho erguido y un temor santo representa el 
reconocimiento de que la historia se redacta en tiempo real bajo la mirada del Juez 
Soberano. Esta presencia activa reconoce que la sangre derramada posee una voz 
elocuente que la tierra sostiene y Dios atestigua. La intercesión se manifiesta aquí como 
una exigencia de restitución, un clamor por el retorno de la verdad y por la revitalización del 
alma nacional. 

La identidad del creyente se define entre la condición de testigo o la de simple espectador. 
Presentarse como una ofrenda viva ante el altar de la historia implica abandonar el 
resguardo de las agendas privadas para ocupar el lugar del testimonio público. La 
interrogante de Dios permanece vibrante en el aire; la sangre mantiene su reclamo desde 
el suelo. El momento de la respuesta constituye un presente continuo, una oportunidad para 
que la iglesia asuma su función de garante de la justicia y portavoz de una esperanza 
fundamentada en la soberanía divina. La intercesión en las plazas y frente a las instituciones 
es la liturgia necesaria para una nación que aguarda su restauración bajo el gobierno del 
Altísimo. 

Las Implicaciones del Mandato Cultural 

El mandato cultural instituido en el Génesis constituye un encargo de expansión unido de 
forma indisoluble al orden y a la sostenibilidad de la creación. Al expresar la instrucción de 
"sojuzgar y llenar la tierra", la Trinidad establece una estructura de gobernanza 
fundamentada en la responsabilidad. Esta administración requiere una presencia humana 
que asuma el mantenimiento, el cuidado y la preservación como pilares de su existencia. 
Cada término del mandato original porta leyes implícitas que rigen la interacción del ser 
humano con el entorno y con su propia naturaleza. 

Esta delegación de autoridad sitúa al hombre como un administrador bajo la soberanía del 
Creador, donde la multiplicación y el dominio operan dentro de un marco de fidelidad ética. 
El ejercicio del poder sobre lo creado posee una naturaleza relacional; es una custodia que 
reconoce el valor intrínseco de la vida y el diseño previo de la justicia. Así, el mandato 
cultural funciona como el cimiento de la civilización, una constitución original que demanda 



 
57 

una praxis de servicio y una gestión sabia de los recursos y de los vínculos humanos. La 
sostenibilidad se revela entonces como una obediencia fáctica, una alineación con el 
propósito eterno que sostiene la armonía del mundo.80 

El término “sojuzgar” instituye un ejercicio de dominio y una administración cimentada en 
la sabiduría, un liderazgo que actúa como el reflejo del carácter justo, amoroso y 
sustentador de la Divinidad. Bajo la premisa de Pearcey, gobernar conlleva un cuidado 
responsable, situando la tierra como un sistema de interconexiones que demanda respeto, 
planificación y una custodia intencional. Asimismo, la instrucción de “llenar” establece un 
proceso de completitud armoniosa. Este llamado involucra la integralidad del ser en su 
esencia y propósito, extendiéndose hacia el desarrollo pleno de las capacidades humanas 
para edificar y preservar la creación bajo el diseño original. 

Este orden tiene su origen en el acto fundante del universo. La palabra de Dios constituye 
la sustancia que otorga existencia al vacío, marcando el inicio del sentido y de la vida 
misma. Su voz instaura el orden; su mandato otorga forma a la totalidad de lo real. A través 
del poder creador del Verbo, el cosmos emerge del caos como una estructura coherente y 
plena. 

Cada elemento de la creación ocupa un lugar preciso, sostenido por una sabiduría perfecta 
y un propósito eterno. Las luminarias celestiales habitan el firmamento con funciones 
definidas. La tierra, establecida en sus límites ante las aguas, permanece como un hogar 
preparado para la vida. Las criaturas, diseñadas con minuciosidad, poseen instintos y 
formas que corresponden a su lugar en el sistema. Cada detalle porta la huella de un 
Creador meticuloso y generoso, donde la utilidad y la belleza coexisten como evidencias de 
una voluntad soberana que satura de significado cada átomo de la existencia. 

La identidad humana se fundamenta en esta vocación de representación. Ser portador de 
la imagen de Dios Creador implica la capacidad de actuar como el ejecutor delegado de Su 
voluntad en la tierra, traduciendo el carácter de Dios en acciones concretas de orden, 
justicia y sustento. Esta función real sitúa al hombre en el centro de la estructura cósmica, 
otorgándole la autoridad necesaria para dirigir el desarrollo de la historia bajo el gobierno 
de la Providencia y para la gloria de Jehová. 

 

La gobernanza humana posee una naturaleza estrictamente derivativa. La autoridad que el 
ser humano ejerce en la familia, en la ciencia, en el arte y en la política emana del señorío 
original de Jehová. Este mandato requiere que cada estructura social y cada institución civil 
se alineen con la sabiduría y el amor que caracterizan el gobierno de Dios. La 
administración del mundo se convierte en una liturgia de obediencia, donde el ser humano, 
consciente de su posición ante el Dios Creador, edifica una civilización que honra el diseño 
perfecto del cosmos sostenido por la Providencia.81  

Esta vocación posee una naturaleza puramente servicial y cultivadora. La tierra permanece 
en manos del ser humano como una herencia bajo custodia, destinada a ser protegida, 

 
80 Calvino, Juan. Institución de la religión cristiana. Libro II, capítulo 2, pág. 56. 
81 Herman Bavinck, Reformed Dogmatics, Vol. 2: God and Creation, ed. John Bolt, trans. John Vriend (Grand 

Rapids, MI: Baker Academic, 2004), p. 577. 



 
58 

desarrollada, embellecida y preservada por la mano del administrador. El llamado a 
“sojuzgar” la tierra establece y delimita una responsabilidad sagrada ante el Dios Creador. 
La labor humana en este mundo tiene como fin su cumplimiento ético; el cosmos subsiste 
para ser santificado a través de la actividad del portador de la imagen divina. La creación 
constituye, por tanto, el teatro de la gloria de Dios, donde el cuidado de cada elemento se 
manifiesta como un acto de adoración práctica y tangible. 

Bajo esta perspectiva, el mandato cultural representa una participación activa en la obra 
continua de la Providencia. Este encargo implica los procesos de transformación, servicio 
y edificación constante de la realidad. El llamado de Génesis se traduce en la continuación 
del trabajo creativo de Dios, ejerciendo un dominio cimentado en la justicia y el cuidado. El 
ser humano refleja la imagen de Jehová a través de un servicio que honra el diseño de la 
vida, reconociendo que cada acción en el orden temporal posee un peso eterno en el plan 
soberano del Altísimo82. 

El olvido de esta vocación sagrada transforma la administración en apropiación y el cuidado 
en un consumo desenfrenado. Esta desviación constituye una traición a la imagen de Dios 
Creador y la degradación de la herencia confiada por Su mano. El sometimiento al diseño 
original permite que el ser humano gobierne bajo los atributos de Jehová, ejerciendo 
justicia, amor y propósito en cada acción. En este estado de alineación, el trabajo se 
manifiesta como un eco del primer mandamiento y la existencia entera se constituye en una 
liturgia que honra permanentemente al Creador. 

 

La misión de proveer y proteger representa la armonía del diseño primigenio. En su oficina 
como administrador del huerto, el hombre asume el encargo de trabajar la tierra, sustentarla 
y guardarla, estableciendo así las prescripciones inherentes a la completitud de la 
humanidad bajo la Providencia. Este orden otorga una dignidad profunda a la labor humana 
y añade un elemento vital de humanización. El hombre alcanza su verdadera humanidad al 
actuar en relación con lo creado mediante la preservación, el cultivo y la multiplicación de 
la vida en todas sus formas. Esta actividad sostiene el orden del cosmos y refleja la fidelidad 
a la soberanía de Jehová, convirtiendo el desarrollo de la cultura en una extensión de la 
bondad divina sobre la tierra. 

"Si Dios trata al árbol como un árbol, a la máquina como una máquina, al hombre 
como un hombre, ¿no debería yo, como criatura, hacer lo mismo, tratando a cada 
cosa con integridad en su propio orden? Y por la razón más elevada: porque amo a 
Dios, amo a Aquel que lo ha hecho. Amando al Amante que lo ha creado, tengo 
respeto por lo que Él ha hecho83". 

El mandato cultural posee una profundidad que demanda un compromiso absoluto con la 
preservación y el cuidado de la existencia. La descendencia de Adán asume la oficina de 
guardiana del mundo creado, garantizando la prosperidad de la tierra y de los seres vivos 

 
82 Theology of Work Project, “Genesis and Work”, TheologyofWork.org, consultado 

en https://www.theologyofwork.org/old-testament/genesis-1-11/god-creates-and-equips-people-work-genesis-

1-2. 
83 Francis A. Schaeffer, Pollution and the Death of Man: The Christian View of Ecology (Wheaton, IL: Crossway 

Books, 1992), 72. 



 
59 

bajo una supervisión diligente. La transgresión de esta orden primaria constituye una 
rebelión originaria contra la autoridad del Dios Creador. El acto de “sojuzgar” representa 
una invitación a imitar la provisión generosa de la Providencia, manteniendo la integridad 
de todas las cosas. Asimismo, el llamado a “llenar” instaura la plenitud, el orden y la belleza, 
asegurando el equilibrio y la armonía dentro de la totalidad del sistema creado. 

De esta interpretación emanan principios fundamentales para la vida humana. La 
conservación de los recursos implica un uso prudente y reverente de los bienes, bajo la 
conciencia de que estos permanecen como una propiedad de Jehová entregada en 
custodia. La preservación de la vida sitúa el valor intrínseco de cada criatura en el centro 
de la actividad humana. La justicia ecológica promueve el florecimiento integral de la 
creación como un reflejo de la justicia divina. Esta visión incluye una equidad 
intergeneracional, asegurando que las generaciones futuras reciban un mundo apto para 
continuar la tarea de completar, preservar y proteger el diseño original. 

La integralidad del ser completo se manifiesta como una realidad práctica cuando el ser 
humano responde con fidelidad a este encargo. Proveer y proteger constituyen expresiones 
unificadas de una misma misión: nutrir, cultivar y custodiar la existencia. Este mandato 
transforma al individuo, restaurando su humanidad al vincular su labor con el propósito, la 
responsabilidad y el amor. En esta relación se alcanza la verdadera armonía entre la 
humanidad y la creación, reflejando el carácter de Jehová: un Dios que sostiene, preserva 
y otorga vida abundante a la totalidad de lo que existe.84 

La palabra “multiplicaos” dentro del mandato cultural constituye un llamado a la integralidad 
del ser humano y a su vinculación profunda con la creación. Este acto refleja el carácter de 
Dios Creador: la capacidad de generar, sustentar y embellecer la realidad. Multiplicarse 
representa la expansión de la vida en todas sus dimensiones, sosteniendo la coherencia y 
el significado intrínseco de la existencia bajo el diseño de Jehová. 

Multiplicar consiste en participar del propósito divino de saturar con vida y orden aquello 
que fue declarado bueno desde el principio. Este mandato exige un equilibrio constante 
entre el crecimiento y el cuidado, entre la expansión y la preservación. La totalidad de la 
existencia queda integrada en este proceso; la multiplicación demanda, por su propia 
naturaleza, la instauración de condiciones óptimas para sustentar, proteger y proveer 
aquello que se expande. La preservación de las propiedades esenciales de la vida es una 
cualidad inherente a la verdadera multiplicación. 

Esta orden permanece indisolublemente ligada a los pilares de sojuzgar, llenar, labrar y 
guardar. La multiplicación se manifiesta como un proceso creativo y armonioso. Así como 
Dios establece un orden perfecto en Su obra, el hombre, como portador de Su imagen, 
multiplica la vida en términos de calidad: bondad, belleza, orden y justicia. La atención al 
cuidado y a la sustentabilidad completa el propósito de Jehová, convirtiendo la 
multiplicación en una invitación a participar del diseño integral de la Providencia. 

Este mandato abarca las esferas física, espiritual, moral y relacional de la humanidad. La 
conexión de la multiplicación con su propósito integral garantiza la protección de los 
recursos y la restauración continua de lo creado. La responsabilidad y el propósito definen 
esta labor, asegurando que la expansión de la familia humana y de sus obras resulte en la 

 
84 Bavinck, Herman. Reformed Dogmatics. Grand Rapids: Baker Academic, 2008, pág. 205. 



 
60 

edificación de una cultura que honra la soberanía de Jehová y manifiesta la abundancia de 
Su reino sobre la tierra. 

La historia de Caín manifiesta las consecuencias de una multiplicación despojada de 
cuidado, representando un rechazo directo al mandato de guardar y proveer. Mientras el 
diseño original para la humanidad exige llenar la tierra con vida y protegerla, la conducta de 
Caín instaura la destrucción de la existencia fraternal y el abandono de la responsabilidad 
encomendada por Dios Creador. Su transgresión revela una incapacidad para reconocer 
que la multiplicación requiere, por definición, el sustento, la protección y la preservación de 
lo producido. 

El concepto de “multiplicaos” constituye un modelo integral para la existencia. Representa 
el llamado a expandir la presencia humana junto con la justicia, la bondad y el cuidado. 
Multiplicar implica saturar el mundo con elementos que reflejen la gloria de Jehová, 
garantizando el florecimiento de lo creado frente a cualquier proceso de corrupción. Este 
diseño exige un equilibrio constante entre el crecimiento y la preservación: la expansión de 
lo bueno unida al sostenimiento de lo recibido, tal como la custodia de la vida de Abel 
representaba para Caín. 

Bajo este modelo, la humanidad actúa como un reflejo del carácter de Dios. Multiplicarse 
conlleva la creación de comunidades sanas, la protección de la vida en todas sus formas y 
la restauración de lo afectado por el pecado. Este equilibrio asegura el cumplimiento total 
del mandato cultural en la historia. 

La labor del administrador se asemeja a la de un arquitecto que diseña una edificación. 
Este constructor establece una estructura inicial integrada con sistemas que garantizan su 
sostenibilidad: drenajes para la evacuación de desechos, ventilación para la purificación del 
aire y protocolos de mantenimiento que embellecen la obra con el tiempo. El arquitecto 
comprende que la belleza de la estructura depende de un plan de preservación que impida 
su desmoronamiento. De igual manera, la Providencia de Jehová entrega al ser humano un 
cosmos con sistemas de justicia y cuidado que deben ser administrados con sabiduría para 
que la civilización refleje el orden y la permanencia del Reino de Dios85. 

La desobediencia a las leyes implícitas del mandato cultural produce un estado de 
degradación sistémica. En este escenario, los desechos se acumulan de manera progresiva 
y las toxinas penetran en los cimientos de la estructura social y física. La carencia de 
mantenimiento erosiona la belleza original, permitiendo que el caos desplace al orden 
establecido por el Dios Creador. Aquello que tuvo su origen como una obra maestra bajo el 
diseño de la Providencia, deviene en un testimonio de descuido e insensatez humana. Este 
proceso refleja la realidad de una expansión despojada de su marco normativo: el 
crecimiento carente de orden genera destrucción en lugar de la preservación requerida por 
Jehová. 

Bajo la perspectiva de Juan Calvino, la administración de los bienes divinos constituye una 
tarea de fidelidad constante. Cuando el ser humano ignora las prescripciones de labrar y 
guardar, la creación padece las consecuencias de una soberanía ilegítima. El desprecio por 
los sistemas de sustento y purificación —fundamentados en la justicia y la verdad— 
conduce inevitablemente al colapso de la edificación cultural. La historia de estas ruinas 

 
85 Wright, N.T. Surprised by Hope. New York: HarperOne, 2008, pág. 89. 



 
61 

institucionales y ecológicas confirma que la verdadera prosperidad solo habita en la 
alineación con el propósito eterno del Creador. La restauración de este orden exige el 
retorno a una administración que valore la sostenibilidad y el cuidado como expresiones de 
una fe que reconoce a Jehová como el único Dueño de toda la tierra86. 

Toda la creación está diseñada para la gloria de Dios, y esta gloria se refleja en el cuidado 
humano por ella.87 La irresponsabilidad en la gestión del mandato cultural constituye una 
transgresión que trasciende el fracaso humano, estableciéndose como una ofensa directa 
ante la santidad de Jehová. Este descuido de la administración delegada produce la 
destrucción de aquello que el Dios Creador declaró bajo el sello de la bondad absoluta. Al 
violentar el diseño original, el ser humano agrede la obra maestra de la Providencia, 
alterando la armonía de un cosmos que existe para reflejar la gloria divina. 

El desprecio por las funciones de labrar y guardar representa un acto de rebelión contra el 
señorío de Jehová. Esta conducta degrada la integridad de la vida y la estabilidad de las 
estructuras creadas, sustituyendo la custodia por la ruina. Bajo la mirada del Juez 
Soberano, la administración del mundo es un deber de fidelidad constante, donde la 
preservación de lo "muy bueno" (Génesis 1:31RV1960) constituye la medida de la 
obediencia humana. La restauración de este compromiso exige el reconocimiento de la 
tierra como propiedad de Dios y la adopción de una mayordomía que honre la perfección 
de Su diseño original.  

El traslado de la ley primaria de Jehová, contenida en el mandato cultural, al tiempo 
presente, revela un abismo profundo entre lo eterno y lo contemporáneo. Los sistemas 
totalitarios y las democracias avanzadas manifiestan una incapacidad para reconocer esta 
ley fundacional que trasciende la totalidad de la normatividad humana. Esta legislación 
reside inscrita en la propia arquitectura de la creación, impuesta por el Dios Creador desde 
el origen: “Fructificad y multiplicaos; llenad la tierra, y sojuzgadla” (Génesis 1:28, RV1960). 

Esta orden constituye una comisión existencial que define al ser humano como una criatura 
relacional y generadora, asumiendo la corresponsabilidad del mundo que habita. Esta ley 
articula la vida, la continuidad, la comunidad y la custodia del prójimo como pilares de la 
existencia. La ignorancia o el desecho de este diseño original conlleva el colapso de los 
sistemas morales, sociales y políticos. La estructura construida sobre la omisión de este 
mandato experimenta un derrumbe inevitable, cediendo bajo el peso de su propia 
inconsistencia frente a la verdad de la Providencia. 

La vigencia del mandato cultural permanece como el marco rector de toda civilización. La 
fidelidad a esta ley de Jehová garantiza la estabilidad y el florecimiento de la humanidad, 
mientras que la autonomía radical conduce hacia la fragmentación del tejido social. La 
administración del mundo bajo la autoridad del Dios Creador es el único camino para la 
preservación de la justicia y la dignidad humana, integrando la labor diaria en el propósito 
eterno de saturar la tierra con la gloria de Su nombre. 

La tragedia de la perversión contemporánea reside en la profundidad de una rebelión 
interior y una naturaleza caída. Esta condición privilegia la autonomía sobre la obediencia 

 
86 Calvino, Juan. Comentario sobre Génesis. Libro 1, capítulo 1, pág. 78. 
87 Bavinck, Herman. Reformed Dogmatics. Grand Rapids: Baker Academic, 2008, pág. 210. 

 



 
62 

y el individualismo sobre la vida compartida. Al rechazar el mandato de Jehová, la 
humanidad establece una existencia fuera del orden divino, ignorando que dicha estructura 
constituye una verdad inscrita en la propia conciencia. “Porque lo que de Dios se conoce 
les es manifiesto... porque Dios se lo manifestó” (Romanos 1:19, RV1960). 

El mandato de “multiplicaos” opera como una ley moral y espiritual con implicaciones 
directas en la estructura del alma humana, en la lógica de la historia y en la sustentabilidad 
de la civilización. El desprecio por este principio —manifestado en el egoísmo, las políticas 
antinatalistas o la deformación de la familia— conduce a una autoextinción espiritual de la 
sociedad. En este estado, la cultura del descarte desplaza la custodia del prójimo y el 
hedonismo ocupa el lugar del sacrificio. El yo se impone sobre la comunidad, transformando 
la vida en un bien de consumo bajo la apariencia de un lujo. 

En la revelación del Antiguo Testamento, esta ley permanece integrada en los cuerpos 
legales de Deuteronomio y Levítico. La fecundidad, la transmisión de la vida y la bendición 
generacional constituyen el núcleo del código establecido en el monte Sinaí. La Providencia 
exige una responsabilidad intergeneracional para sostener la comunión con lo sagrado: “Y 
pondré mi morada en medio de vosotros... y andaré entre vosotros, y yo seré vuestro Dios, 
y vosotros seréis mi pueblo” (Levítico 26:11-12, RV1960). La vida comunitaria bajo el 
señorío de Jehová demanda continuidad, responsabilidad y legado, asegurando que cada 
generación actúe como depositaria de la verdad divina en la tierra. 

La humanidad, sumida en su propia ceguera, intenta neutralizar la ley divina mediante 
decretos temporales. El esfuerzo por convertir lo sagrado en un elemento opcional y legislar 
contra la vida refleja una existencia redefinida por la comodidad personal. “Profesando ser 
sabios, se hicieron necios” (Romanos 1:22, RV1960). A pesar de estos intentos, la ley del 
mandato cultural mantiene su vigencia perpetua. Su autoridad emana del Dios viviente, 
permaneciendo ajena a cualquier referéndum o reconocimiento estatal. El juicio de esta ley 
se activa de forma automática ante cada ultraje a su designio soberano. 

El retorno a la alineación con esta ley original reside exclusivamente en el arrepentimiento 
verdadero y profundo. Al despojarse del egoísmo y abandonar la idolatría del yo, el ser 
humano reconoce al prójimo como una extensión de su responsabilidad ante Dios. En este 
estado, el mandato de “multiplicaos” recupera su potencia transformadora. Esta instrucción 
opera a favor del ser creado, manifestándose en el acto de engendrar vida: vida biológica 
mediante los hijos, vida espiritual, vida relacional y vida social. Se trata de una multiplicación 
activa de la imagen de Jehová en la tierra. 

Este mandato posee una naturaleza eterna y una lógica celestial; su cumplimiento 
constituye la justicia misma. La perversión de este derecho fundamental, inscrito en la ley 
primaria, genera consecuencias devastadoras. La desconstrucción de la moralidad tiene su 
origen en la corrupción del ser humano, la corona de la creación. Una vez degradado, el 
hombre inicia un tránsito hacia la decadencia, adoptando sistemas de valores autónomos 
que ignoran la esencia del precepto ético de multiplicar. Esta corrupción deshumaniza al 
individuo, afectando su vínculo con el Dios Creador y con la vida misma. 

En este escenario surge el drama de la existencia: un ser humano despojado de su 
verdadera humanidad, definido ahora por el control, la opresión y la lealtad a ideologías que 
ofrecen un sentido artificial. Este idealismo busca la concentración del poder en el yo, 



 
63 

perpetuando la destrucción moral y social en lugar de restaurar el orden establecido por la 
Providencia. 

El relato de Caín en Génesis 4 manifiesta un desafío directo a la estructura establecida por 
Jehová. Su interrogante —“¿Soy yo acaso guarda de mi hermano?”— encapsula la 
desconstrucción de la oficina humana, rechazando la responsabilidad inherente de 
custodiar y preservar la existencia. Esta misma trayectoria se observa en la historia 
contemporánea, donde sistemas ideológicos bajo la promesa de libertad han generado 
opresión y deshumanización. El desprecio por los fundamentos morales de Dios transforma 
las sociedades en entornos definidos por el caos y el sufrimiento. 

Este proceso de degradación redefine la ética como un instrumento maleable al servicio de 
intereses individuales o colectivos, despojados de toda verdad absoluta. La moralidad 
deviene entonces en un arma para la justificación del poder, el egoísmo y el placer, 
abandonando su función de guía para el orden y la vida. La solución a este drama reside 
más allá de los sistemas humanos. La cura definitiva se encuentra en la consumación de la 
historia, con la instauración de los cielos nuevos y la nueva tierra ante la gloriosa venida de 
nuestro Señor y Salvador Jesucristo. 

La comprensión de la ética del mal exige examinar sus características singulares desde el 
principio. Las Escrituras revelan el entrelazamiento de las señales de la maldad con la 
fragilidad de la condición humana. El mal posee un origen real y personal en la rebelión de 
Satanás, cuya caída introdujo la sombra que persiste en el mundo actual. Esta reflexión se 
aborda con un espíritu de respeto y temor de Dios, trazando un camino desde la Escritura 
y la experiencia de fe para entender el desarrollo de estos principios en la historia sagrada. 
Este tránsito se realiza con la humildad de un peregrino que busca comprender el peso y la 
promesa de la verdad bajo la guía de la Providencia. 

La Destrucción de las Narrativas y la Verdad 

En efecto, la ética del mandato cultural se enfrenta a las narrativas que surgen a lo largo 
del libro de Génesis, donde la verdad objetiva es reemplazada por la búsqueda de una 
autonomía radical. Este nuevo orden es reorganizado bajo las directrices de una “nueva 
normalidad” impuesta por las narrativas deconstruccionistas del diablo. Una vez 
comprendidas y aplicadas, estas narrativas llevan al hombre contemporáneo, a través de 
su propio discurso, a diseccionar el pensamiento moral en argumentos que justifican una 
inmoralidad cada vez más letal. 

Estos niveles primarios de pensamiento inmoral constituyen las primeras manifestaciones 
de lo que puede definirse como una “ética del mal”; una forma de razonamiento que, al 
evolucionar sin freno ético ni fundamento trascendente, amplifica su influencia destructiva 
y termina generando estructuras y realidades profundamente apartadas de los valores 
eternos de Dios88. El proceso degenerativo de la humanidad posee una naturaleza 
estrictamente ontológica, trascendiendo la esfera de lo meramente moral. Esta corrupción 
afecta el núcleo del ser humano, alterando su vocación más elevada: la de existir como 
imagen y semejanza de Dios Creador. El diseño establecido en el origen constituye la 

 
88 Bonhoeffer, D. (2000). Ética (Ed. Lluís Duch). Editorial Trotta. Bonhoeffer identifica en el mal una capacidad 

para estructurar lo real cuando no es resistido desde una ética encarnada y cristocéntrica. 



 
64 

identidad fundamental de la persona, y su erosión representa una fractura en la sustancia 
misma de la humanidad ante la mirada de Jehová. 

Al violentar esta semejanza divina, el ser humano experimenta una pérdida de su propósito 
y una distorsión de sus facultades esenciales. La administración del mundo, el ejercicio de 
la justicia y la capacidad de amar se encuentran supeditadas a esta integridad ontológica. 
La caída representa, por tanto, una desfiguración del espejo que debía reflejar la gloria de 
la Providencia en la tierra. La restauración de la humanidad requiere una obra de recreación 
que devuelva al individuo la pureza de su diseño primigenio, devolviéndole la capacidad de 
actuar en plena conformidad con la voluntad soberana del Altísimo. “Y creó Dios al hombre 
a su imagen, a imagen de Dios lo creó; varón y hembra los creó” (Génesis 1:27, RV1960). 

Continuando con nuestro arquetipo de Caín en el relato de Génesis, su cínica respuesta a 
Dios —“¿Soy yo acaso guarda de mi hermano?” (Génesis 4:9, RV1960)— funciona como 
una declaración cargada de implicaciones éticas y espirituales. A primera vista, puede 
parecer una simple evasiva, una frase defensiva. Pero en realidad, contiene una carga 
profunda de cinismo, rebeldía y corrupción moral. No es una pregunta inocente. Es un 
intento de relativizar el deber, de invertir el orden de la responsabilidad establecida por Dios 
desde la creación misma. 

El ser humano posee una naturaleza intrínsecamente relacional, diseñado desde su origen 
para la existencia en comunión. El mandato cultural instaurado por el Dios Creador —el 
cual comprende las acciones de fructificar, multiplicarse, llenar la tierra y ejercer gobierno— 
establece una estructura de corresponsabilidad y cuidado mutuo. Bajo este diseño de la 
Providencia, cada individuo asume la oficina de guarda de su hermano, reconociendo en el 
prójimo la misma dignidad del portador de la imagen divina. 

 

La respuesta de Caín manifiesta la evasión de su responsabilidad y la negación de la 
arquitectura ética del mundo. Al desvincularse del bienestar de su hermano, Caín intenta 
anular el principio fundamental del amor al prójimo que sostiene la armonía de la creación. 
Esta ruptura representa una declaración de autonomía radical frente al señorío de Jehová, 
sustituyendo la custodia por la indiferencia y el orden por el caos. La verdadera humanidad 
se realiza en la aceptación de este vínculo sagrado, donde la preservación de la vida del 
otro constituye una extensión de la obediencia al Creador y un acto de fidelidad a la ley 
inscrita en el corazón del hombre desde el principio. 

La vigencia de esta ley de custodia permanece absoluta a través de la historia. El mandato 
de Génesis 1:28 (RV1960) vincula la expansión de la familia humana con la protección de 
sus miembros, asegurando que la multiplicación sea siempre un acto de edificación y 
sustento. El reconocimiento de ser "guarda del hermano" es la base de toda justicia civil y 
social, pues somete el interés individual a la preservación del diseño divino en la comunidad. 

La respuesta de Caín manifiesta una indiferencia premeditada ante la presencia del Dios 
Creador. Su estrategia consiste en desviar la atención de la gravedad del acto hacia una 
pregunta retórica, tratando la responsabilidad moral como un elemento negociable. Esta 
actitud revela una conciencia endurecida y un corazón saturado de ceguera ante el peso 
de su transgresión. Al interpelar a la Divinidad con sarcasmo, Caín intenta establecer un 
espacio de autonomía donde el deber hacia el prójimo queda suspendido. 



 
65 

Este tipo de respuesta constituye un patrón humano universal: el esfuerzo por minimizar la 
culpa y redefinir la verdad. El ego deformado por la caída recurre a la racionalización en 
lugar de la confesión, ocultándose tras la retórica para evitar el arrepentimiento. El pecado 
de Caín trasciende la acción del crimen para situarse en la negación del vínculo ontológico 
con su hermano. Al declarar que la custodia del otro le es ajena, Caín consuma un pecado 
de omisión y desprecio absoluto. Esta ruptura del principio de amor al prójimo desarticula 
la estructura ética de la creación bajo la Providencia, manifestando una voluntad que 
prefiere la oscuridad del yo antes que la luz de la justicia de Jehová. 

La posición de Caín representa la raíz de toda opresión civil y social. Cuando el individuo o 
el sistema desplazan la conversación hacia la indiferencia, la vida humana pierde su 
carácter de don sagrado para convertirse en un objeto de descarte. La restauración de la 
sociedad exige el abandono de esta retórica de la evasión y el retorno a la confesión de 
nuestra vocación como guardas de la vida, reconociendo que cada acción y cada omisión 
permanecen bajo el juicio soberano de Dios. 

Este momento bíblico es paradigmático porque inaugura en la historia sagrada la figura del 
hombre que mata al justo y luego se desentiende. Caín no es solo el primer asesino; es 
también el primer cínico. Y su cinismo se convierte en espejo de toda conciencia que, ante 
la injusticia, prefiere el silencio, la evasión, la autocomplacencia. 

En última instancia, el relato nos desafía a reconocer nuestra propia tendencia a 
desentendernos del otro. La pregunta de Dios —“¿Dónde está tu hermano?”— sigue 
vigente, y cada generación debe enfrentarla. El que responde con indiferencia, como Caín, 
se ubica fuera del diseño de la justicia de Dios. Pero el que reconoce su responsabilidad y 
se vuelve al otro, se alinea con el propósito redentor del Reino. 

El asesinato de Abel constituye una sublevación contra la verdad inmutable de Jehová. Este 
acto de violencia física representa un gesto simbólico de rechazo al principio de fraternidad, 
a la justicia relacional y al mandato divino de custodia del prójimo. Caín encarna al ser 
humano que, desvinculado del amor y la verdad, abraza la lógica de la exclusión y la muerte, 
abandonando la ética de la alteridad que sostiene el orden de la Providencia. 

Este rechazo ético posee su resolución perfecta en la figura de Cristo, el postrer Adán. En 
lugar de evadir la responsabilidad, el Salvador asume la carga de Sus hermanos mediante 
la entrega radical de Su vida. “Y así está escrito: Fue hecho el primer hombre Adán alma 
viviente; el postrer Adán, espíritu vivificante” (1 Corintios 15:45, RV1960). Mientras la 
descendencia de Caín procura disolverse en la negación del deber, el bien verdadero 
florece en el sacrificio de Cristo por Su pueblo. “Nadie tiene mayor amor que este, que uno 
ponga su vida por sus amigos” (Juan 15:13, RV1960). 

La formación de la conciencia ética cristiana reside en este paso de la evasión a la asunción 
de la responsabilidad ante el Dios Creador. El mandato de Jehová de ser guardas de 
nuestro hermano recupera su vigencia y potencia en la obra redentora, donde el amor al 
prójimo deja de ser una carga para convertirse en la manifestación de una vida santificada. 
La historia sagrada se mueve desde el "no" de Caín hacia el "sí" eterno de Jesucristo, 



 
66 

restaurando la imagen de Dios en la humanidad y consolidando la justicia relacional como 
el fundamento de los cielos nuevos y la nueva tierra89. 

El contraste entre Caín y Cristo establece el paradigma de la ética cristiana. Esta vocación 
consiste en asumir activamente el cuidado, la justicia y la compasión como manifestaciones 
concretas del amor de Dios. La indiferencia de Caín constituye la negación del fundamento 
de toda comunidad: el deber de custodiar, velar y servir al prójimo bajo la autoridad de 
Jehová. 

Francis Schaeffer advierte sobre los peligros de esta desconstrucción ética. Al rechazar la 
verdad del Dios Creador, la humanidad desmantela las estructuras que otorgan sentido y 
propósito a la existencia. La solidez de una cultura depende de su alineación con las leyes 
implícitas del mandato cultural; la omisión de estos principios conduce inevitablemente a la 
autodestrucción. El caos resultante se manifiesta como un testimonio de la fractura del 
orden divino, de forma análoga a la tierra saturada por la sangre de Abel, la cual reclama 
justicia ante el Trono de Jehová. 

La preservación de la sociedad exige el retorno a estos cimientos inmutables. La ética del 
cuidado es una ley de gravedad moral; su cumplimiento sostiene el edificio de la civilización, 
mientras que su desprecio garantiza su desplome. La respuesta del creyente ante la 
Providencia es la reconstrucción de estos muros mediante la práctica de la justicia y la 
compasión, reconociendo que cada acto de servicio al hermano es un ladrillo colocado en 
la edificación de un Reino que refleja la gloria y el orden de Dios en la tierra90. 

La Voz del Cielo y el Ruido del Poder 
En las escenas silenciosas de la vida cotidiana —la oración de una madre, la duda del joven 
ante la marcha, el recuerdo del anciano sobre la justicia— emerge el drama del conflicto 
entre lo eterno y lo momentáneo. Cuando los códigos legales pierden su contenido moral 
para transformarse en instrumentos de opresión, la conciencia asume la función de un 
campo de batalla sagrado. En este estado, la búsqueda de lo justo se fundamenta 
exclusivamente en el Dios Creador. 

Mientras el entorno se define por la negociación de lo inmediato y la urgencia de resolver 
la carencia diaria —el pan, las monedas, el sustento en tiempos de escasez prolongada—, 
quienes obedecen a la fe de Jesucristo encuentran en la Ley de Dios una columna 
inamovible. Esta ley constituye la expresión pura del carácter de Jehová: santo, justo y 
bueno. Su inscripción reside primordialmente en el alma humana, recordándonos el diseño 
original de armonía con el cielo: “mostrando la obra de la ley escrita en sus corazones, 
dando testimonio su conciencia” (Romanos 2:15, RV1960). 

El mandato de “Amarás a tu prójimo como a ti mismo” (Mateo 22:39, RV1960) 
permanece inalterable ante el cambio de los gobiernos y el paso del tiempo. Esta ley de la 
Providencia es universal y firme, destinada a la protección de la vida por encima de los 
intereses particulares. En cada precepto —desde el cuidado del extranjero hasta la 

 
89 CEEMA. (s.f.). La ética cristiana: andando como cristianos. México: Convención Regional Bautista “Sal de 

la Tierra”⁴. El discipulado se define como imitación del carácter de Cristo, quien se ofreció por amor. 

 
90 Schaeffer, Francis. The God Who Is There. Chicago: InterVarsity Press, 1968, pág. 73. 



 
67 

integridad frente al soborno— resplandece la verdad de que la ley divina existe para el 
servicio y la dignificación del ser humano bajo el orden de Jehová. 

La justicia se fundamenta en la verdad, y la verdad se manifiesta a través de la compasión. 
Esta tríada halla su plenitud en el Dios que, en Cristo, abraza al pecador y señala la 
hipocresía. La fidelidad a esta ley eterna proporciona al creyente la brújula necesaria para 
transitar el caos, asegurando que, incluso en la mayor de las necesidades, la conducta 
refleje la gloria del Creador y la esperanza de Su Reino. 

Existen periodos históricos donde las legislaciones abandonan su función de barrera contra 
el mal para constituirse en su instrumento principal. El poder, al desvincularse del temor a 
Jehová, establece la adoración de su propia voz, transformando la ley en una máscara que 
oculta la arbitrariedad. Bajo esta apariencia, el discurso de libertad coexiste con el 
encarcelamiento y la invocación de justicia sirve de vehículo para la ejecución de la 
venganza. 

En el contexto de Venezuela, durante la década comprendida entre 2014 y 2024, la tiranía 
logró la domesticación plena de la legalidad. Las manifestaciones de protesta fueron 
sometidas a procesos de criminalización sistemática, utilizando el aparato judicial como 
herramienta de disuasión. La propiedad privada experimentó una transferencia forzosa 
mediante decretos de expropiación, sustituyendo el derecho individual por el control 
centralizado. Los caminos democráticos fueron rediseñados por la voluntad del mando, 
asegurando que cada procedimiento institucional ratificara la permanencia del trono 
establecido. 

Este fenómeno representa la culminación de una autonomía humana que ignora la 
Providencia. Cuando la ley se separa del carácter de Dios Creador, pierde su capacidad de 
proteger al ser humano y se convierte en una tecnología de dominio. La redacción de 
normas se orienta entonces hacia la preservación del sistema en lugar de la búsqueda del 
bien común, evidenciando una fractura ontológica en la administración de la nación. La 
restauración de la justicia exige el reconocimiento de que ninguna norma terrenal posee 
autoridad legítima si se levanta en abierta rebelión contra los preceptos de Jehová91. 

Las leyes mudaban su forma al ritmo de las amenazas, naciendo en oficinas oscuras en 
lugar de espacios de deliberación pública. Estas proclamaciones, emitidas bajo la 
apariencia de la voluntad popular, prescindieron del consentimiento de los ciudadanos. La 
ley, en este estado de corrupción terminal, se constituyó en un martillo dirigido 
exclusivamente contra los justos. 

La arbitrariedad legal destruye los derechos fundamentales y corroe la esperanza de la 
nación. Esta dinámica instala en la conciencia colectiva la peligrosa mentira de una justicia 
subordinada a la fuerza bruta. Ante este panorama, las Sagradas Escrituras manifiestan 
una denuncia constante e interpelan a las estructuras de poder. La Palabra de Dios Creador 
posee la función de confrontar los sistemas que violentan el orden de la Providencia. 

“¡Ay de los que dictan leyes injustas, y prescriben tiranía!” (Isaías 10:1, RVR1960). Esta 
advertencia se dirige con severidad al legislador, al juez y a todo aquel que, portando la 
toga de la autoridad, ignora la misericordia. Jehová permanece como el Legislador 
Supremo, y Su juicio se cierne sobre toda normativa que oprime, excluye o pervierte la 

 
91 Arendt, H. (2003). Eichmann en Jerusalén: Un estudio sobre la banalidad del mal. Barcelona: Editorial 

Lumen, 4.ª ed., p. 157 



 
68 

verdad. La ley humana posee validez únicamente cuando se somete al carácter del 
Altísimo, reconociendo que la justicia terrenal es una oficina delegada que rendirá cuentas 
ante el Trono de la Justicia Eterna92. 

La Escritura establece un llamado a la acción que trasciende la mera denuncia de la 
injusticia. Esta vocación exige obedecer a Dios con prioridad absoluta sobre las autoridades 
humanas. “Es menester obedecer a Dios antes que a los hombres” (Hechos 5:29, RV1960). 
El diseño de la vida cristiana se fundamenta en la práctica de la justicia, el amor a la 
misericordia y un caminar humilde ante la Providencia. “Oh hombre, él te ha declarado lo 
que es bueno, y qué pide Jehová de ti: solamente hacer justicia, y amar misericordia, y 
humillarte ante tu Dios” (Miqueas 6:8, RV1960). Este llamado constituye una 
responsabilidad radical, donde la fidelidad al Señor prevalece sobre cualquier mandato que 
exija la traición a Sus preceptos. 

El discernimiento sobre el acatamiento o la resistencia a una ley terrenal requiere una 
comprensión profunda del orden divino. La instrucción de Romanos 13 (RV1960) de 
someterse a las autoridades superiores reconoce el origen divino del orden civil, pero 
establece dicha sumisión como un deber condicionado a la justicia. La historia de los 
mártires y el testimonio de figuras como Dietrich Bonhoeffer confirman que la obediencia al 
César termina donde comienza la adoración exclusiva a Jehová. La ley de Dios permanece 
inalterable y soberana, libre de toda sujeción al capricho o a la voluntad del poder temporal.  

En este paradigma, el cristiano actúa como un ciudadano del Reino de los Cielos que sirve 
en la tierra. La resistencia a la tiranía se convierte en un acto de obediencia a la Ley 
Suprema, asegurando que la conciencia permanezca cautiva únicamente a la Palabra de 
Dios. Esta postura garantiza que la justicia y la verdad sean preservadas en medio de la 
corrupción institucional, reconociendo que todo gobernante es un siervo que rendirá 
cuentas ante el tribunal de Jehová, el único cuya autoridad no conoce límites ni caducidad93. 

La resistencia se manifiesta a través de la integridad absoluta: el rechazo a la mentira en 
los tribunales, la proclamación de la verdad frente al silencio colectivo y la protección del 
inocente ante el señalamiento del sistema. La obediencia a leyes injustas bajo la apariencia 
de prudencia constituye un acto de debilidad; la fe verdadera prioriza la justicia sobre la 
comodidad personal. En este tiempo, la Iglesia asume un compromiso activo, reconociendo 
que la pasividad ante la injusticia representa una forma de complicidad. El silencio ante el 
dolor ajeno resuena con el cinismo de Caín, mientras que Jehová persiste en Su 
interrogante: “¿Dónde está tu hermano?”. 

Encarnar el Reino implica vivir como embajadores de un gobierno eterno en cada espacio 
de la sociedad: hospitales, asambleas, redes sociales y mercados. Esta vocación exige ser 
sal y luz en medio de la densa oscuridad, actuando como luminares en un entorno complejo. 
“En medio de una generación maligna y perversa, en medio de la cual resplandecéis como 
luminares en el mundo” (Filipenses 2:15, RV1960). 

El ministerio pastoral posee la función de formar guerreros del Reino y despertar 
conciencias mediante la Palabra profética. Un altar consagrado a Jehová arde con la llama 
de la justicia y confronta la caída del sistema. Asimismo, cada miembro del cuerpo de Cristo 

 
92 Schaeffer, F. A. (2015). Muerte en la ciudad. Traducción de I. Espino Cano. Inter-Varsity Press, p. 33. 
93 Bonhoeffer, D. (2000). Ética. Madrid: Editorial Trotta, p. 134. 

 



 
69 

—profesional, obrero, docente o joven— integra su fe en la totalidad de su existencia. El 
lugar de trabajo y estudio se constituye en un campo de misión donde los dones espirituales 
iluminan las estructuras huecas. Cada decisión basada en la integridad representa una 
trinchera contra la ética del mal, transformando el entorno mediante el poder del Espíritu 
Santo. 

Ser Iglesia consiste en una resistencia activa y una conciencia alerta. Implica llevar la fe a 
las instituciones, las empresas y los bancos, actuando como trigo en medio de la cizaña. 
La vida del creyente es un testimonio continuo de la soberanía de Dios, donde la lealtad al 
Legislador Eterno prevalece sobre cualquier estructura que pretenda domesticar la verdad 
o pisotear la dignidad humana. 

Jehová convoca a hombres y mujeres para la encarnación de Su verdad en la historia. Esta 

misión exige la firmeza en medio de la claudicación general, el ejercicio del amor frente a 

la hostilidad y la denuncia de la injusticia ante la tentación del pacto. La ética del Reino se 

caracteriza por su integridad innegociable, brillando incluso cuando el costo implica la 

pérdida del puesto, la reputación o la comodidad personal. 

 

La Iglesia ejerce su función profética manteniendo una lealtad absoluta y primaria al Reino 

de Dios, distinguiéndose de cualquier filiación partidista. Su voz posee la autoridad para 

incomodar tanto a los tiranos como a los oportunistas, señalando toda legalidad carente de 

ética. Simultáneamente, la comunidad de fe anuncia una esperanza superior: la venida de 

un Rey cuya justicia permanece ajena a la corrupción. Este equilibrio garantiza que la Iglesia 

actúe como la conciencia moral de la nación, fundamentada en la soberanía del Dios 

Creador. 

 

En el tiempo presente, cada creyente asume el llamado a vivir bajo la ley eterna de Jehová, 

aceptando el precio que dicha fidelidad demande. La ley humana posee una autoridad 

limitada sobre el cuerpo, mientras que la ley de Dios ejerce Su juicio sobre el a lma. La 

verdadera libertad reside en esta sujeción al Legislador Eterno, donde la obediencia se 

transforma en un acto de culto y la integridad en una victoria anticipada del Reino que ha 

de venir. 



 
70 

El Conflicto entre lo Inmutable y lo Arbitrario 

El conflicto entre la ley de Jehová y las leyes arbitrarias constituye una batalla fundamental 

entre la justicia eterna y la voluntad fluctuante del ser humano. Los sistemas legales 

diseñados por el hombre para estructurar la sociedad devienen en herramientas de 

manipulación cuando abandonan los principios inmutables del Creador. La Escritura define 

la Ley de Dios como perfecta, justa e inmutable, situándola por encima de las normativas 

humanas que, al desvincularse de la voluntad divina, operan como instrumentos de control 

al servicio de intereses particulares. 

1. La Subordinación del Bien Común a la Voluntad del Poder 

Jehová estableció Su legislación para la custodia de los indefensos y la preservación del 

orden moral. Su justicia es recta e incorruptible, garantizando un trato equitativo para el 

pobre y el rico bajo la Providencia. En contraste, las leyes humanas que priorizan el dominio 

de una minoría producen explotación e injusticia. La historia manifiesta este patrón de leyes 

orientadas a la esclavitud, la censura y la persecución, desde los decretos de los faraones 

hasta las restricciones de los regímenes totalitarios modernos. Estas normativas injustas 

operan para sofocar la verdad y oprimir a los débiles, ignorando que toda autoridad es 

delegada y responsable ante el Legislador Supremo. 

La legitimidad de una ley humana reside en su conformidad con el carácter de Dios. Cuando 

el legislador se atribuye una autoridad absoluta, incurre en una idolatría del poder que 

fractura el tejido social. La restauración del derecho exige el reconocimiento de que la ley 

existe para servir a la vida y proteger la dignidad del portador de la imagen de Dios, 

asegurando que la estructura civil refleje la rectitud del Reino eterno. 

La Biblia nos advierte contra este abuso de 

poder: 

La legislación divina establece salvaguardas específicas para la protección de la vida y la 

dignidad. “No torcerás el derecho del extranjero, ni del huérfano, ni tomarás en prenda la 

ropa de la viuda” (Deuteronomio 24:17, RV1960). Cuando las estructuras de gobierno 

actúan en oposición a estos preceptos, incurren en una deslegitimación de su propia 

autoridad delegada. El discernimiento entre la justicia divina y el control humano reside en 

la alineación de la norma con el carácter protector de Jehová. El creyente asume la 

responsabilidad de denunciar y resistir los sistemas que violentan este orden, reconociendo 

que la obediencia al Legislador Supremo prevalece sobre cualquier mandato que oprima al 

vulnerable. 

2. La Relativización de la Moral y el Estándar Absoluto 



 
71 

La arbitrariedad legislativa se manifiesta también en la redefinición de los valores morales. 

En un entorno donde las normas fluctúan según intereses temporales, los principios 

absolutos de la Providencia son percibidos como obstáculos. Esta tendencia representa 

una alteración del orden moral para la justificación de deseos autónomos, una realidad 

advertida con severidad en la Escritura: “¡Ay de los que a lo malo dicen bueno, y a lo bueno 

malo; que hacen de la luz tinieblas, y de las tinieblas luz; que ponen lo amargo por dulce, y 

lo dulce por amargo!” (Isaías 5:20, RV1960). 

La sociedad contemporánea ha transformado la moral en un espacio de confrontación, 

donde la virtud es calificada como intolerancia y la transgresión es elevada a la categoría 

de derecho. Ante este relativismo, el estándar de justicia permanece anclado en la 

revelación divina. “Santifícalos en tu verdad; tu palabra es verdad” (Juan 17:17, RV1960). 

La Palabra de Dios Creador constituye el único fundamento sólido frente a la inestabilidad 

de las opiniones humanas. Sostenerse en esta verdad requiere una transformación de la 

mente que rechace el molde del mundo, permitiendo que la conducta del creyente refleje la 

luz de la justicia eterna en medio de la confusión ética. 

La fidelidad a los absolutos de Jehová proporciona la estabilidad necesaria para la 

preservación de la civilización. Mientras el mundo presiona hacia la conformidad, la Iglesia 

actúa como la depositaria de una verdad que no cambia, asegurando que la distinción entre 

lo amargo y lo dulce, entre la luz y las tinieblas, permanezca clara para la conciencia 

humana. La ética del Reino se vive como una confesión pública de que solo Dios posee la 

autoridad para definir lo que es justo y lo que es perverso. 

3. La Instrumentalización de la Justicia: El Derecho como Arma 

La perversión de la ley ocurre en el instante en que esta abandona su propósito de servicio 
a la justicia para constituirse en un arma en manos de quienes persiguen su propio 
beneficio. La aplicación selectiva de la norma opera para favorecer a las estructuras de 
poder y castigar a quienes desafían el sistema establecido. Este fenómeno transforma el 
derecho en un mecanismo de persecución disfrazado de institucionalidad. 

Jesucristo constituye la víctima suprema de esta manipulación. Los líderes religiosos de Su 
tiempo sustituyeron la búsqueda de la justicia por la distorsión de la ley con el fin de legitimar 
Su ejecución. “Y los principales sacerdotes y los ancianos, y todo el concilio, buscaban falso 
testimonio contra Jesús, para entregarle a la muerte” (Mateo 26:59, RV1960). Este evento 
funciona como un espejo y una advertencia perpetua; la historia se repite con precisión en 
tribunales contemporáneos donde se fabrican sentencias para callar al inocente y exiliar al 
profeta. 

La búsqueda de "falso testimonio" representa la perversión más letal del derecho: la 
fabricación de una verdad conveniente para vestir el asesinato con ropajes de legalidad. 
Cuando el poder teme a la verdad, la ley se transforma en un puñal. Este patrón persiste 
en los calabozos de los dictadores y en las cortes silenciadas, donde el martillo del juez 
opera como un arma de guerra en lugar de una herramienta de equidad. 

Ante este escenario, la Iglesia enfrenta su prueba más crítica. La responsabilidad de los 
discípulos de Cristo consiste en rechazar la neutralidad de Pilato y el miedo de Pedro. La 



 
72 

vocación del creyente exige la denuncia de la ley que se emplea para encubrir al fuerte y 
oprimir al débil. Ser representantes del Dios Santo requiere una identificación plena con el 
Redentor que fue crucificado por el sistema, manteniendo la fidelidad a la verdad de Jehová 
incluso cuando el costo sea la confrontación con las estructuras que han convertido el 
derecho en una máscara de la injusticia. 

La naturaleza de Dios permanece inmutable. Su justicia se sostiene firme frente a las 
estrategias humanas, pues el carácter divino es el estándar absoluto de toda rectitud. 
“Jehová de los ejércitos será exaltado en juicio, y el Dios Santo será santificado con justicia” 
(Isaías 5:16, RV1960). El Altísimo posee el conocimiento pleno de la verdad, 
permaneciendo ajeno al engaño de las sentencias humanas o de las constituciones que 
profanan Su nombre. Su justicia opera de forma activa y viviente, levantándose con 
seguridad para vindicar cada verdad pisoteada y cada testigo silenciado bajo la mirada de 
la Providencia. 

El Discernimiento de la Corrupción y la Legitimidad 

La corrupción de la justicia se manifiesta con claridad cuando el sistema protege a los 
poderosos y persigue al vulnerable. En el instante en que la ley premia al injusto y castiga 
al honesto, convirtiéndose en una trampa donde el derecho se tuerce, la justicia 
experimenta un proceso de degradación absoluta. Asimismo, una ley pierde su legitimidad 
ante Dios cuando contradice Su Palabra y se levanta contra la vida o la dignidad humana. 
La legalización de la opresión y la exigencia de obediencia a costa de la conciencia anulan 
la autoridad moral de cualquier norma, independientemente de sus sellos, firmas o 
banderas. 

La Responsabilidad Profética de la Comunidad de Fe 

La Iglesia asume la oficina de ser voz y columna de la verdad, rechazando la función de 
eco o manto de silencio ante la iniquidad. La fidelidad al llamado exige la denuncia de la 
injusticia, reconociendo que el pacto con sistemas inmorales bajo una espiritualidad 
abstracta constituye una traición a la naturaleza de la sal. La identificación con el Cristo 
condenado por una ley torcida obliga a la comunidad de fe a confrontar las leyes torcidas 
del presente. 

Si el Salvador fue crucificado mediante testimonios falsos, la tolerancia ante la repetición 
de tal injusticia representa una deserción del Reino. Los discípulos de Jesucristo están 
llamados a incomodar los sistemas corruptos, viviendo con las entrañas estremecidas por 
el clamor de los justos. El cielo permanece atento a la sangre derramada, y Jehová exige 
de Su pueblo una respuesta de integridad, valor y santidad que refleje la justicia del Reino 
eterno en la historia presente. 

4. El Llamado a Resistencia  

El mandato cultural y la ética de la custodia encuentran su plenitud en la fidelidad del 
creyente ante el Dios Creador. Cuando las estructuras humanas abandonan la justicia para 
constituirse en instrumentos de opresión, la respuesta del individuo moralmente consciente 
se transforma en una diaconía profética de confrontación y verdad. 

El Ministerio de la Obediencia Suprema 



 
73 

La resistencia ética posee su cimiento en la primacía de la autoridad divina. “Es necesario 
obedecer a Dios antes que a los hombres” (Hechos 5:29, RV1960). Este precepto instaura 
una jerarquía de lealtad donde el mandato de Jehová invalida cualquier decreto humano 
que exija la transgresión de la rectitud eterna. La vocación del cristiano consiste en 
mantener una conciencia cautiva exclusivamente a la Palabra, reconociendo que la 
sumisión a las autoridades terrenales es un deber subordinado a la justicia de la 
Providencia. 

La Mayordomía del Discernimiento 

La distinción entre lo legal y lo justo reside en el uso de la Ley de Jehová como el estándar 
ontológico de toda norma. La mayordomía de la verdad exige evaluar si las leyes humanas 
permanecen en armonía con el carácter santo del Altísimo. La legislación que violenta la 
vida, la verdad o la dignidad del portador de la imagen de Dios representa una quiebra del 
orden creado. En tales escenarios, la comisión divina del creyente es la denuncia de la 
iniquidad, asegurando que el derecho recupere su función de servicio a la vida y protección 
del vulnerable. 

La Vocación de la Valentía: El Testimonio de la Cruz 

La figura de Dietrich Bonhoeffer personifica el ministerio del testimonio activo frente a la 
idolatría del Estado. Su resistencia contra el Tercer Reich nace de la convicción de que la 
fe auténtica es incompatible con sistemas que manipulan la justicia para perseguir al 
prójimo. La Iglesia es el lugar encarnado donde se proclama el señorío de Jesucristo sobre 
toda realidad, rechazando cualquier forma de servidumbre ante el miedo o el poder 
corrupto. 

La vocación cristiana exige una presencia firme en los tribunales, los hospitales y las 
asambleas, actuando como el sacerdocio universal de la verdad. Cada acto de integridad 
representa una trinchera contra la ética del mal. El silencio ante la injusticia constituye una 
deserción de la mayordomía sagrada; por el contrario, la acción decidida en favor del justo 
refleja la gloria del Reino eterno. La historia sagrada se mueve hacia la vindicación final de 
Jehová, quien juzga el alma y restaura la justicia en los cielos nuevos y la nueva tierra. 

El desenmascaramiento de la ética del mal constituye el fundamento para la acción. Voces 
de la filosofía, la sociología y la teología confirman que el mal se reviste de orden, 
transformando la legalidad en opresión y el discurso en manipulación. Estas metodologías 
de control, refinadas durante décadas y aplicadas con virulencia en naciones como 
Venezuela, desplazan la Ley de Jehová y desmantelan el bien común. Ante esta realidad, 
el análisis trasciende lo intelectual para convertirse en una guía de vida en las calles, los 
hogares y los templos. 

La Mayordomía de la Obediencia Responsable 

El lector asume su identidad como agente activo en su propia esfera de operatividad. La 
resistencia se manifiesta al encarnar una vida redimida por principios eternos, rechazando 
el molde de este siglo. Siguiendo la mayordomía de la obediencia responsable de 
Bonhoeffer, el creyente actúa frente a la injusticia incluso ante el riesgo del sacrificio 
personal. La confrontación con la banalidad del mal de Arendt exige abandonar la 



 
74 

indiferencia y la rutina, mientras que la tensión entre convicción y responsabilidad de Weber 
fortalece la integridad en el campo de batalla moral. 

El Ministerio de la Resistencia en lo Cotidiano 

La resistencia al mal posee su origen en la vocación sagrada de lo cotidiano. Este ministerio 

comienza en la fidelidad del hogar, en la enseñanza de la verdad absoluta a los hijos y en 

la solidaridad comunitaria. En el mercado, se manifiesta mediante el rechazo a la 

corrupción, y en la Iglesia, a través de la proclamación del Evangelio como una espada que 

discierne las intenciones del corazón. 

La fidelidad en las pequeñas decisiones constituye la preparación para la integridad en los 

grandes desafíos. La Iglesia asume su comisión divina como columna y baluarte de la 

verdad, proporcionando claridad en medio de la confusión del mundo. Resistir es vivir con 

la conciencia cautiva a Jehová, transformando cada espacio de interacción humana en un 

testimonio vivo del señorío de Jesucristo, quien garantiza la victoria final de la justicia sobre 

toda estructura de mal. 

Bonhoeffer y la Dignidad Frente al Totalitarismo 

Dietrich Bonhoeffer comprendió que la ética se fundamenta en la acción cuando el mal se 
institucionaliza como orden dominante. Ante la amenaza del nazismo, la pasividad se revela 
como una forma de complicidad, exigiendo una fe dinámica construida en la intersección 
de la verdad, la justicia y el sacrificio personal. Esta mayordomía de la acción cobra una 
vigencia absoluta frente al régimen totalitario en Venezuela, donde el sistema ha despojado 
a millones de su dignidad y libertad. 

El Dilema de la Resistencia y la Diáspora 

La estructura política del socialismo del siglo XXI ha conducido a muchos hacia la 
desesperación, planteando la salida armada como una respuesta ante la opresión. Sin 
embargo, la resistencia constituye una decisión de alta complejidad ética. Los ciudadanos 
en la diáspora enfrentan una encrucijada marcada por el deseo de retorno para la lucha y 
el riesgo legítimo de la pérdida de la vida o la libertad. En el contexto actual, el regreso 
implica la posibilidad del encarcelamiento bajo legislaciones arbitrarias que criminalizan la 
disidencia, o el silenciamiento sistemático para la supervivencia interna. 

La Mayordomía del Sufrimiento y la Fidelidad 

La evaluación de estas opciones exige una vocación de prudencia espiritual. La 
responsabilidad ética consiste en discernir el llamado de Jehová en medio del exilio o la 
resistencia clandestina. La comisión divina del creyente es la preservación de la verdad, 
reconociendo que tanto el testimonio desde la distancia como el sacrificio dentro de las 
fronteras poseen un valor sagrado si están orientados por la justicia eterna. La historia de 
la Iglesia demuestra que la fidelidad al Reino se manifiesta en la valentía de quienes 
denuncian la idolatría del Estado, asumiendo las consecuencias de una obediencia 
responsable que prioriza el señorío de Cristo sobre la seguridad personal. 



 
75 

La victoria sobre el despotismo se fundamenta en la certeza de que Jehová es justo y Su 

tiempo es perfecto. El equipamiento divino permite responder con sabiduría ante un sistema 

corrupto, preservando la autoridad moral mediante el rechazo a la violencia. La aspiración 

a una solución que restituya los poderes y establezca una democracia duradera exige la 

emergencia de hombres con entendimiento, incluso dentro de las estructuras hegemónicas, 

cuyo hartazgo del despotismo los conduzca a clamar por libertad. 

El Surgimiento de una Generación Refinada 

Mientras los intereses económicos y la retórica diplomática prevalecen en la escena 

internacional, los principios inquebrantables de Dios aguardan a corazones valientes que 

los encarnen. La verdadera libertad constituye el fruto de la convicción en los preceptos 

eternos del Creador, naciendo del sacrificio y la entrega absoluta. En medio del quebranto, 

emerge una nueva generación moldeada por el sufrimiento y la escasez, cuya indignación 

ha sido purificada. Estos hombres y mujeres operan como testigos de una esperanza que 

resiste, transformando la queja en oración y la resignación en un clamor ardiente ante el 

Dios que escucha y actúa. 

La Batalla de la Verdad y el Sacrificio 

La confrontación con el mal se libra sin traicionar la esencia de la justicia, fundamentándose 

en la verdad y en la disposición al sacrificio. La convicción de que Jehová puede obrar la 

caída de sistemas de opresión sin el derramamiento de sangre humana posee un sólido 

sustento bíblico e histórico. La corrupción interna de los imperios actúa como el motor de 

su propio colapso, demostrando que el eco de la verdad sembrada con valentía posee 

mayor peso que cualquier poder temporal. La mayordomía de la paz es, en sí misma, una 

forma superior de combate espiritual que reconoce a Cristo como el único soberano sobre 

la historia de las naciones. 

La resistencia activa se fundamenta en el reconocimiento del poder de un pueblo que clama 
a Jehová y se organiza bajo principios de integridad. La historia confirma que los regímenes 
basados en la injusticia poseen un carácter temporal, mientras que la Escritura asegura que 
Dios humilla a los soberbios y exalta a los humildes. En esta hora oscura, la ética trasciende 
lo teórico para convertirse en una comisión divina de decisiones lúcidas que tocan la 
conciencia colectiva. 

El Discernimiento de los Medios y la Legitimidad 

El discernimiento del momento y los medios para la resistencia requiere una alineación total 
con los valores del Reino. Frente a la institucionalización de la injusticia y la perversión de 
la legalidad, el creyente asume que la obediencia al Legislador Supremo prevalece sobre 
normativas que deshumanizan y oprimen. Cuando el aparato de poder abandona el servicio 
a la vida y a la verdad, la vocación sagrada de la disidencia se activa como un imperativo 
de fe. La verdadera resistencia nace del reconocimiento de que la neutralidad constituye 
una forma de complicidad ante el mal sistemático. 



 
76 

El Ministerio de la Restauración Activa 

La resistencia efectiva evita la venganza y se enfoca en la restauración de lo destruido. 
Esta mayordomía exige una participación activa que asume el costo del sacrificio: la pérdida 
de privilegios, el exilio o la cárcel. La construcción de una nación basada en la justicia 
requiere manos, pies y voces dispuestos a actuar bajo la convicción de que el mal requiere 
ser confrontado mediante la verdad encarnada. La esperanza deja de ser un sentimiento 
pasivo para convertirse en el motor de una diaconía profética que edifica los cimientos de 
una convivencia digna. 

La carga de esta hora recae sobre cada ciudadano consciente de su vocación de justicia. 
La caída del sistema opresivo y la edificación de una patria libre dependen de la disposición 
a vivir bajo preceptos eternos, entendiendo que la libertad es el fruto de una integridad que 
no se negocia. El cielo escucha el clamor del justo, pero también observa la diligencia de 
aquellos que han decidido ser los instrumentos de la restauración divina en la tierra. 

La verdadera transformación nacional se gesta en el despertar de hombres y mujeres que, 
operando incluso dentro del aparato de poder, reconocen el desastre ético circundante. El 
cansancio moral ante el despotismo genera un clamor por libertad cuya fuerza trasciende 
toda consigna impuesta. Este momento de quiebre constituye un ministerio de conciencia, 
donde el individuo decide romper con la complicidad para alinearse con los principios de la 
Providencia. 

La Mayordomía de la Acción en el Caos 

La ética del Reino posee un carácter dinámico y confrontador. Su vocación es sacar al 
individuo del letargo, exigiéndole actuar con justicia, verdad y dignidad incluso en 
condiciones de dolor, miedo y caos. Esta mayordomía de la responsabilidad rechaza la 
pasividad, entendiendo que la justicia debe ser encarnada en el presente para que pueda 
manifestarse en el futuro de la tierra. La firmeza y la humildad son las herramientas de 
quienes asumen la carga de ser los instrumentos de Jehová en la historia. 

El Sacerdocio de la Justicia Encarnada 

Resistir con sentido implica reconocer que la restauración de la nación es una comisión 

divina entregada a cada ciudadano consciente. La pregunta "¿quién lo hará?" encuentra su 

respuesta en la disposición de aquellos que han decidido no esperar condiciones ideales 

para obrar. Al encarnar la justicia, el creyente actúa como un luminar que disipa las sombras 

de la opresión, estableciendo los cimientos de una convivencia basada en el respeto 

absoluto a la imagen de Dios en el prójimo. El tiempo de la justicia es un tiempo de siembra 

valiente, donde cada decisión de integridad acelera el colapso del sistema caído y la 

edificación del Reino. 

La Reconciliación entre Dios y el Mundo 

La reconciliación con Jehová otorga beneficios inmediatos y eternos, proporcionando 
descanso al alma cargada, sentido al sufrimiento y dirección en medio del caos. Esta 



 
77 

realidad opera como una medicina profunda para los pueblos rotos y para el individuo 
agotado por la rutina injusta. La reconciliación constituye un bálsamo para el hombre 
común, aquel que pedalea su bicicleta por avenidas en ruinas, portando en su cuerpo el 
testimonio del abandono y la corrupción sistemática. 

El ciudadano que cruza la ciudad frente a hospitales colapsados y escuelas cerradas vive 
una mayordomía de la resistencia silenciosa. Su trayecto, marcado por la observación de 
la precariedad y la extorsión, se convierte en un espacio donde la fragilidad humana se 
encuentra con la necesidad de redención. En un entorno desgastado por la hiperinflación y 
la indiferencia de los poderosos, la reconciliación con lo básico se transforma en una forma 
de sobrevivencia sagrada, permitiendo que la dignidad subsista en medio del despojo. 

En esta realidad, el pan —humilde, simple y esencial— se manifiesta como un símbolo 
sagrado de la Providencia. La presencia de una arepa tibia, un trozo de casabe o una 
porción de arroz representa la fuerza y el sustento que emanan de la gracia divina. Aunque 
la proteína sea un lujo reservado para las cúpulas del poder, el cuerpo del justo se alimenta 
de lo que la tierra ofrece: granos, raíces y el fruto de pequeños conucos. Esta alimentación 
constituye un acto de comunión con la vida y de dependencia absoluta del Creador. 

La mesa del venezolano, despojada de la abundancia tradicional, se constituye en un altar 
donde se reconoce que la vida se sostiene por el poder de la Palabra. Cada bocado de 
alimento sencillo es una declaración de que la existencia humana trasciende la estructura 
política opresora. La verdadera fortaleza del alma reside en la esperanza puesta en Jehová, 
quien multiplica lo poco para sostener a Su pueblo en medio del desierto institucional, 
convirtiendo la escasez en un territorio de revelación y victoria espiritual. 

Esta dimensión de la teología de la escasez eleva el acto de la supervivencia a una 
categoría de sacerdocio cotidiano, donde el cuerpo sufriente se convierte en el territorio de 
una victoria espiritual sobre el sistema. He aplicado una narrativa de plenitud descriptiva, 
eliminando estructuras de negación para presentar la voluntad y el sustento como 
realidades absolutas de la mayordomía de la vida bajo Jehová. 

La voluntad humana, impulsada por un propósito superior, sostiene al individuo que inicia 
su jornada en la madrugada. El aseo con agua de un tobo y el ajuste de las sandalias 
gastadas constituyen los ritos iniciales de una vocación de resistencia. El bolso que porta 
una arepa sin relleno o un trozo de pan seco contiene más que alimento; resguarda un 
testimonio de vida. Aunque el cuerpo demande energía física, la determinación del espíritu 
empuja al caminante hacia su labor, transformando el agotamiento en una ofrenda de 
integridad ante el Creador. 

El pan sin carne opera como una parábola viviente que enseña dependencia, humildad y 
gratitud. En cada bocado austero, el alma se disciplina en el aprecio de lo simple, 
reconociendo el valor de lo esencial por encima de lo abundante. Este sustento sostiene al 
padre en su larga caminata, a la madre en su acto de entrega hacia el hijo y al anciano que 
bendice con reverencia lo que la providencia le permite encontrar. Esta reconciliación con 
lo básico representa una forma de mayordomía espiritual que impide la destrucción de la 
identidad ante la carencia material. 

La decisión de no rendirse y preservar la dignidad constituye un acto silencioso de fe. La 
petición “El pan nuestro de cada día, dánoslo hoy” se encarna en la realidad de quien 



 
78 

reconoce que el sustento proviene de Jehová, incluso cuando el sistema político deserta de 
sus responsabilidades. El pan diario, por sencillo que sea, permanece como un eco del Dios 
que sustenta la vida, funcionando como una memoria del Reino que se manifiesta en lo 
pequeño y trasciende la escasez temporal. 

En medio del abandono institucional, la mesa se transforma en un altar donde se celebra 
una liturgia sin templos. Cada comida se convierte en un ejercicio de gratitud y cada 
esfuerzo físico en un acto de adoración. El hombre que labora con ahínco a pesar de la 
limitación alimentaria se reconcilia con la existencia desde lo fundamental. En esa 
cotidianidad despojada de lujos, la presencia de Dios se manifiesta plenamente; Él habita 
en la mesa donde la fe y el pan sencillo se encuentran para declarar que la vida es sagrada 
y que el Reino de los Cielos pertenece a quienes confían en Su provisión eterna. 

El ciudadano común, ajeno a las cúpulas de poder, sostiene en su existencia el peso de 
una nación traicionada. En el silencio de su labor cotidiana, la reconciliación se manifiesta 
como una urgencia vital; es el susurro de Jehová que restituye la dignidad del humillado y 
afirma que su historia permanece bajo el cuidado divino. Esta restauración íntima es el 
motor que impulsa al alma a rechazar la indiferencia ante un país que clama por justicia. 

Venezuela se encuentra en un estado de cautividad bajo un régimen totalitario que utiliza 
el sufrimiento del pueblo como herramienta de control político. Figuras como Nicolás 
Maduro, Vladimir Padrino López y Diosdado Cabello encabezan una estructura donde la 
verdad es suprimida y la disidencia criminalizada. Esta lógica perversa opera mediante el 
saqueo institucionalizado y el silencio condicionado. La reconciliación, en su carácter 
universal, interpela tanto al oprimido como al opresor, pues el alma del tirano también 
experimenta la ruptura del poder y el miedo. Dios ofrece una transformación radical donde 
la sanidad de la nación exige que todo sea hecho nuevo. 

La sanidad de la nación requiere una evaluación crítica de las herramientas internacionales. 
Las sanciones, en su aplicación actual, se revelan como un mecanismo que incrementa el 
peso sobre el ciudadano común. El ejemplo de Cuba ilustra esta tragedia: décadas de 
embargo han mantenido intactos los privilegios de la élite mientras el pueblo enfrenta una 
escasez crónica y el colapso de los servicios básicos. Mientras los altos funcionarios 
acceden a recursos exclusivos, la población padece apagones y salarios insuficientes para 
el sustento diario. 

Las sanciones operan a menudo como yugos que vacían la mesa del pueblo sin alterar el 
bienestar de quienes ejercen el poder. El comercio a costos elevados y el aislamiento 
estratégico terminan siendo pagados por los más vulnerables. La verdadera liberación y 
sanidad de Venezuela demandan soluciones que toquen la raíz del mal ético y político, 
promoviendo una restauración que nazca de la integridad interna y el apoyo internacional 
efectivo, asegurando que la justicia de Jehová se manifieste en una libertad real para todos 
los que hoy caminan bajo el peso de la opresión94. 

Y no es solo una cuestión de comida. Se ha restringido el acceso a insumos médicos, a 
materiales para vacunas, a bienes básicos. El resultado es una sociedad quebrada, una 
economía estancada y un éxodo que sangra la esperanza de toda una nación. Más de 

 
94 Cadena SER. (2024, octubre 25). Cuba: más allá del apagón. Recuperado 

de https://cadenaser.com/nacional/2024/10/25/cuba-mas-alla-del-apagon-cadena-ser/ 



 
79 

850.000 cubanos han huido solo desde 202295. La historia ha demostrado que las 
sanciones económicas de amplio espectro no derriban regímenes autoritarios, pero 
sí destruyen el tejido social que mantiene viva la nación. 

El patrón de las sanciones internacionales en Venezuela fortalece la narrativa de 
victimización del régimen, permitiendo el desplazamiento de la responsabilidad hacia 
agentes externos. Mientras tanto, el desplome de la moneda y la inflación resultante son 
asumidos por el pueblo, quien paga con hambre las consecuencias de una justicia mal 
dirigida. La ética cristiana demanda un discernimiento agudo, reconociendo que las políticas 
que perpetúan el sufrimiento de los inocentes carecen de alineación con el propósito divino. 
“¡Ay de los que dictan leyes injustas, y prescriben tiranía!” (Isaías 10:1, RV1960). 

La justicia verdadera se edifica sobre los pilares de la verdad, la compasión y la sabiduría, 
rechazando cualquier fundamento basado en la carencia del pueblo. La mayordomía de la 
justicia exige que las medidas de presión se dirijan exclusivamente hacia los responsables: 
la congelación de activos de la élite, el bloqueo de rutas de escape financiero y el 
señalamiento público de quienes han saqueado y reprimido. La protección del acceso a 
alimentos y medicinas para niños y ancianos constituye una obligación moral inalienable 
que debe prevalecer sobre cualquier estrategia diplomática. 

La sanidad nacional se manifiesta cuando los corazones se abren a la verdad de Dios, 
reconociendo que la justicia desprovista de reconciliación degenera en venganza, mientras 
que la reconciliación carente de justicia resulta en una farsa institucional. Esta integridad 
ética es la que sostiene al hombre común en su labor diaria; aunque su esperanza parezca 
fragmentada, su caminar está acompañado por la Providencia. Jehová conoce su nombre 
y le ofrece un Reino que, al trascender este mundo, posee el poder de transformar la tierra. 

Cuando la reconciliación se encarna en lo cotidiano, surge una visión real de futuro y patria. 
La redención deja de ser una promesa distante para convertirse en una fuerza histórica que 
sostiene al humilde y prepara el terreno para una restauración integral. La presencia divina 
en la mesa del justo y en el esfuerzo del trabajador garantiza que la verdad prevalecerá 
sobre la opresión, sembrando las semillas de una nación reconstruida bajo los preceptos 
eternos de la rectitud y la paz. 

 
95 El País. (2024, septiembre 27). Cuba, éxodo histórico. Recuperado de https://elpais.com/opinion/2024-09-

27/cuba-exodo-historico.html 

https://elpais.com/opinion/2024-09-27/cuba-exodo-historico.html
https://elpais.com/opinion/2024-09-27/cuba-exodo-historico.html


 
80 

Ética como Respuesta Concreta a la Injusticia y la 

Corrupción 

La ética constituye una urgencia en medio del caos, manifestándose como una conciencia 

despierta mientras el entorno invita al letargo. Para el venezolano que habita entre el 

colapso y la exigencia de la supervivencia, la integridad se transforma en la línea divisoria 

entre la capitulación y la resistencia. Cada decisión, por mínima que parezca, revela una 

postura ante la corrupción convertida en sistema y ante la injusticia que se reviste de 

normalidad. El valor de esta mayordomía ética posee su origen en lo cotidiano: en la 

negativa a participar en la extorsión por un documento, en la palabra firme que denuncia la 

iniquidad y en la solidaridad que comparte el sustento escaso. 

La integridad habita en el mecánico que sostiene la honestidad, en el maestro que ejerce 

su vocación sin remuneración justa y en la madre que preserva la verdad en el corazón de 

sus hijos. Estos actos, aunque discretos, representan grietas profundas en el muro de la 

corrupción institucionalizada. La ética adquiere cuerpo en el hombre de manos callosas 

que, bajo un sol implacable, pedalea hacia su labor con la dignidad intacta, reconociendo 

que su esfuerzo sostiene el alma de la nación que aún permanece. Esta comisión divina lo 

mantiene humano frente a la pretensión del sistema de reducirlo a esclavo o espectador. 

El poder que domina Venezuela ejecuta un saqueo que trasciende lo material, afectando el 

tiempo, la voluntad, el lenguaje y la conciencia. La estructura totalitaria disfraza la 

corrupción con discursos de justicia social mientras distribuye privilegios entre una élite 

cómplice. Este aparato de control, operado por figuras como Maduro, Padrino y Cabello, se 

nutre de la propaganda, la desinformación y la vigilancia externa. Sin embargo, la ética nace 

de la claridad de que la injusticia se combate mediante la verdad, resistiendo desde el fondo 

de una conciencia que afirma su autonomía moral. 

La caída del mal estructurado depende de la fractura interna de quienes lo sostienen 

mediante el miedo o la conveniencia. El edificio de la mentira experimenta su 

desmoronamiento cuando el maestro rechaza el libreto ideológico, cuando el periodista 

publica lo que el régimen oculta y cuando el fiscal se rehúsa a acusar al inocente. El mal 

pierde terreno en el instante en que el ciudadano común abandona la narrativa oficial, 

incluso en sus pensamientos, negándose a ser eco de la falsedad. La resistencia se 

fortalece cuando la comunidad abraza al perseguido y cuando las iglesias ejercen su 

ministerio profético con humildad y firmeza. 



 
81 

La estructura de la opresión se debilita cuando el pueblo recupera la fe en el valor de su 

acción individual. Basta que un solo individuo afirme la verdad para que la luz penetre en la 

oscuridad del sistema. La ética en Venezuela se graba en la historia íntima de cada persona 

que, tras haber perdido sus bienes, preserva su alma. Esta resistencia posee un poder que 

el régimen ignora: un poder que reconstruye desde los escombros y se fundamenta en el 

anhelo de redención. Esta ética encarnada y obstinada constituye la única respuesta real 

ante la corrupción total, siendo la esperanza definitiva para la restauración de la nación bajo 

los preceptos eternos de Jehová. 

Ética del mal en el régimen Venezolano  

El poder se reviste de una apariencia de virtud, utilizando el discurso como un manto sobre 

los escombros de la dignidad humana. Su manifestación ocurre mediante una retórica 

protectora que, en la ejecución, somete la voluntad del ciudadano. El mal se instala en la 

estructura social transformándose en rutina, normalizándose a través del lenguaje y 

arraigándose mediante marcos legales que legitiman la opresión. Este proceso se cultiva 

con una lentitud estratégica, operando como un agente que adormece inicialmente la 

conciencia, posteriormente la voluntad y, finalmente, la memoria histórica de los pueblos. 

En el contexto de Venezuela, el mal se manifestó primordialmente a través de la palabra, 

anunciándose en cadenas mediáticas permanentes y en la reconfiguración de los manuales 

educativos. La injusticia se presentó bajo las etiquetas de redención para los sectores 

vulnerables, soberanía y libertad. Sin embargo, mientras el discurso enfatizaba la dignidad, 

la realidad material se traducía en el vaciamiento sistemático del sistema de salud. Informes 

de Médicos por la Salud (2022) documentan que una proporción superior al 76% de los 

hospitales del país han padecido fallas críticas en suministros eléctricos, acceso a agua 

potable y servicios quirúrgicos fundamentales. 

Esta distorsión entre la palabra y la vida constituye una falsificación de la justicia, 

representando una traición a la verdad ontológica que debe regir toda autoridad. El mal 

instrumentaliza la necesidad del prójimo para cimentar su propia hegemonía, transformando 

la carencia —que debería ser objeto de servicio— en un mecanismo de control y 

sometimiento. La destrucción de los hospitales se erige como la evidencia física de una 

estructura que ha priorizado deliberadamente el sostenimiento del poder por encima del 

mandato sagrado de preservar la existencia humana. 

A la luz del mandamiento de la preservación de la vida, este desmantelamiento de la salud 

constituye un elemento flagrante ante el veredicto eterno: “No matarás” (Éxodo 20:13, 

RV1960). La responsabilidad del sistema se manifiesta en la omisión y el abandono, 

acciones que contravienen la oficina de fidelidad a la que toda autoridad delegada por Dios 

está llamada. 

 



 
82 

La reconciliación con la verdad exige el reconocimiento de que el sistema que se 

autoproclama redentor es el mismo que preside sobre la precariedad extrema. Esta realidad 

demanda una respuesta que emane de una conciencia restaurada, una voluntad decidida 

a denunciar la idolatría del Estado y a restaurar la primacía de la dignidad humana sobre la 

narrativa oficial. La justicia verdadera se afirma cuando la estructura política se somete al 

bienestar del vulnerable, reconociendo que solo la Palabra de Jehová constituye el 

fundamento sólido para la reconstrucción de la nación y la salvaguarda del mandato 

sagrado de la vida96. Mientras decía independencia, llenaba cementerios: desde 2014, más 

de 20.000 muertes violentas por año se han registrado, muchas ligadas a la acción de 

cuerpos de seguridad o a la impunidad generalizada97. Mientras prometía igualdad, creaba 

castas: la elite vinculada al poder vive bajo privilegios y acceso exclusivo a divisas, 

alimentos importados y tratamientos médicos, mientras más del 94% de la población se 

encuentra en situación de pobreza, y el 76,6% en pobreza extrema, según la Encuesta de 

Condiciones de Vida 202298. A partir del año 2014, la falsedad trascendió la categoría de 

estrategia comunicacional para establecerse como la estructura fundamental del Estado. 

Este proceso involucró la formación de una red compleja que absorbió la autonomía 

institucional, neutralizó la conciencia cívica y expandió la presencia de agentes de coerción 

en todos los niveles sociales. El Poder Judicial, la Contraloría, la Asamblea Nacional y el 

sistema educativo operan como engranajes de una maquinaria orientada exclusivamente a 

la supresión de la voz ciudadana y al sostenimiento de la hegemonía política. 

La realidad de esta estructura se manifiesta en la documentación exhaustiva de organismos 

como Human Rights Watch y Amnistía Internacional, cuyos reportes confirman la existencia 

de detenciones arbitrarias, torturas y desapariciones forzadas. El aparato estatal funciona 

mediante el uso sistemático de la fuerza y la persecución judicial para castigar la disidencia. 

Esta dinámica representa la institucionalización del miedo, donde la ley, despojada de su 

esencia protectora, se transforma en el instrumento principal de la opresión, violentando los 

principios fundamentales de la dignidad humana y el mandato sagrado de la justicia. 

La transformación del Estado en una red de vigilancia y castigo constituye una afrenta 

directa a la soberanía de la verdad. La desactivación de las conciencias y la multiplicación 

de ejecutores anónimos revelan la profundidad de una crisis que es, ante todo, de carácter 

espiritual y ético. La reconciliación con la libertad demanda el reconocimiento de que estas 

estructuras, por más sólidas que parezcan en su despliegue de fuerza, carecen de 

legitimidad ante el Legislador Supremo. La documentación de estos crímenes permanece 

como un testimonio imperecedero de la transgresión, preparando el camino para una 

restauración donde la justicia prevalezca sobre la impunidad y la verdad disipe 

 
96 Médicos por la Salud. Encuesta Nacional de Hospitales (ENH) 2022. Disponible 

en: https://www.encuestanacionaldehospitales.com/ 
97 Observatorio Venezolano de Violencia (OVV). Informe Anual 2023. Disponible 

en: https://observatoriodeviolencia.org.ve/ 
98 Universidad Católica Andrés Bello (UCAB). Encuesta Nacional de Condiciones de Vida (ENCOVI) 2022. 

Disponible en: https://encovi.ucab.edu.ve/ 

https://www.encuestanacionaldehospitales.com/
https://observatoriodeviolencia.org.ve/


 
83 

definitivamente la estructura de la mentira99. El discurso dejó de ser retórica revolucionaria 

para convertirse en el envoltorio de una opresión cuidadosamente planificada. 

 
99 Human Rights Watch. “Crackdown on Dissent: Brutality, Torture, and Political Persecution in Venezuela”. 

2022. Disponible en: https://www.hrw.org/ 

Amnistía Internacional. Venezuela: “Esto no es vida”: Seguridad, justicia y libertad en Venezuela. 2022. 

Disponible en: https://www.amnesty.org/es/documents/amr53/0001/2022/es/ 

 

https://www.hrw.org/


 
84 

El mal ha adquirido la forma de un sistema, manifestándose a través de mecanismos de 

control cotidiano como la asignación de alimentos y carnés de identificación que 

condicionan el acceso al sustento básico. Esta estructura opera en espacios comunes: 

estaciones policiales donde se formalizan amenazas, aulas de clase donde se impone una 

retórica ajena a la convicción y clínicas donde la provisión de salud se vincula a la sumisión 

política. La opresión se ha convertido en trámite, firma y sello; una maquinaria 

administrativa que, mediante la acción coordinada de ejecutores sistemáticos, compromete 

la vida de manera paulatina. 

En medio de este colapso, la ética emerge como el latido fundamental de la humanidad, 

originándose en la praxis de la calle y en la decisión de abandonar la mentira. La integridad 

se manifiesta en quien rechaza la humillación a cambio de cuotas de poder, en la voz que 

articula la verdad colectiva y en la madre que instruye a sus hijos sobre la primacía de la 

conciencia sobre la obediencia ciega. La ética se hace presente en el funcionario que 

detiene un expediente injusto, reconociendo que su responsabilidad trasciende la jerarquía 

institucional. 

El mal se sustenta mediante la aquiescencia de los agotados y la neutralidad de los 

temerosos, pero experimenta una fractura irreversible cuando el individuo recupera la 

capacidad de razonar y cuestionar la normalidad impuesta. La transformación se activa 

cuando el ciudadano reconoce en el prójimo a un hermano y decide que la fidelidad a su 

conciencia posee un valor superior a la comodidad personal. La práctica de la ética rompe 

la cadena de la complicidad y desnuda la fragilidad del poder corrupto, revelando que el 

mayor temor de la tiranía es el hombre libre que ha decidido no doblegarse. 

La ética posee un carácter inherentemente subversivo, pues otorga la visión necesaria para 

comprender que la opresión es intrínsecamente vulnerable y que la dignidad permanece 

intacta incluso bajo el asedio más riguroso. El ciudadano afirma su soberanía mediante 

acciones diarias de mayordomía cívica: distribuyendo el sustento con generosidad, 

señalando el abuso con firmeza y ejerciendo una protección activa sobre el vulnerable. Esta 

lucha se sostiene con el espíritu encendido y la conciencia lúcida, reconociendo que la 

libertad constituye el fruto de un pueblo que despierta y afirma su autonomía frente a 

cualquier intento de manipulación. 

El colapso del sistema de maldad se manifiesta con fuerza en el silencio de quienes han 

decidido obedecer exclusivamente a la justicia. Este silencio representa la elección 

definitiva por la rectitud, la verdad y la integridad ontológica. En ese punto exacto se origina 

la libertad real y renace la humanidad bajo el estándar absoluto de la justicia de Jehová. 



 
85 

La patria se reconstruye sobre la base de decisiones individuales que, al multiplicarse, 

erosionan el sustento moral del régimen, permitiendo que la luz de la verdad restaure 

definitivamente la nación. La resistencia, por tanto, se vive como un acto de fidelidad a los 

principios de la Providencia, donde cada gesto de integridad se convierte en un ladrillo para 

la nueva estructura social fundada en el carácter inmutable de Dios. 

La corrupción como instrumento de poder  
En el escenario venezolano, PDVSA, institución que representó el orgullo nacional y el 

motor económico fundamental, experimentó una transformación hasta convertirse en un 

epicentro de corrupción sistémica. Desde el año 2000, la organización Transparencia 

Venezuela ha documentado 127 casos de gestión irregular y malversación de recursos 

tanto en la estatal petrolera como en sus filiales, comprometiendo una cifra superior a los 

42.000 millones de dólares 100. Mientras la población se sumergía en niveles críticos de 

pobreza, una élite política gestionaba capitales exorbitantes mediante el sistema financiero 

internacional, consolidando redes de legitimación de capitales con presencia en Europa, 

Asia y América del Norte. 

Paralelamente, el uso del hambre se estableció como una herramienta de control político 

mediante los CLAP (Comités Locales de Abastecimiento y Producción). Este programa, 

bajo la apariencia de suministrar sustento al pueblo, operó como un esquema de 

enriquecimiento para funcionarios y empresarios vinculados a la estructura de poder. Las 

investigaciones confirman la importación de insumos de baja calidad adquiridos con 

sobreprecios mediante empresas de maletín y contratos desprovistos de transparencia. 

Esta operación trasciende el ilícito económico para convertirse en un mecanismo de 

condicionamiento social, donde el acceso al alimento se vincula directamente a la lealtad 

política del ciudadano. 

Esta dinámica representa una mayordomía corrupta de los bienes de la nación, donde los 

recursos que pertenecen al bienestar común fueron desviados para sostener una estructura 

de opresión. El saqueo de PDVSA y la manipulación de los CLAP constituyen una afrenta 

a la dignidad humana, transformando derechos fundamentales en privilegios 

condicionados. La reconciliación con la verdad exige denunciar estas estructuras de pecado 

que prefieren el enriquecimiento ilícito sobre la vida del prójimo. La restauración de 

Venezuela demanda una justicia que audite cada centavo sustraído y que desmantele los 

sistemas de control que utilizan la necesidad del hambre para someter la voluntad del 

pueblo bajo el estándar de rectitud de Jehová101. 

 
100 Swissinfo. La petrolera venezolana PDVSA bajo la sombra de la corrupción. 2023. Disponible 

en: https://www.swissinfo.ch/spa/la-petrolera-venezolana-pdvsa-bajo-la-sombra-de-la-
corrupci%C3%B3n/48399232 
101 U.S. Department of Treasury. El Tesoro actúa contra red de corrupción que roba al programa de 

distribución de alimentos CLAP de Venezuela. Disponible en: https://ve.usembassy.gov/es/el-tesoro-actua-
contra-red-de-corrupcion-que-roba-al-programa-de-distribucion-de-alimentos-clap-de-venezuela/ 



 
86 

La simulación de legalidad alcanzó su expresión más cínica en las elecciones 

presidenciales del 20 de mayo de 2018. Organismos internacionales de la magnitud de la 

Unión Europea y la Organización de Estados Americanos, junto con diversos gobiernos 

occidentales, calificaron este proceso como carente de legitimidad. La documentación 

disponible confirma la exclusión de candidaturas opositoras, la manipulación del registro 

electoral, la instrumentalización del carnet de la patria como mecanismo de chantaje social 

y una participación popular reducida 102. Este evento constituyó la consolidación de una 

estructura dictatorial bajo la apariencia de un ejercicio democrático. 

 

La corrupción se erige como la columna vertebral del poder, manifestándose a través de la 

opacidad sistemática y la sustitución de la rendición de cuentas por la complicidad. La 

falsedad se estableció como el instrumento principal de gobernabilidad, resultando en la 

destrucción de la confianza social, el colapso institucional y la deshumanización del 

ciudadano común. Esta estructura deliberada desplaza el debate ético público en favor de 

una obediencia ciega y de la sobrevivencia como única estrategia de existencia. No 

obstante, la integridad permanece viva en las decisiones discretas, en la palabra que afirma 

la verdad y en la negativa de los funcionarios a ejecutar órdenes injustas. 

Un análisis ético riguroso sobre el uso de la corrupción en Venezuela revela una 

transgresión deliberada del orden moral que niega la dignidad del prójimo como sujeto de 

justicia. El núcleo del conflicto reside en el cálculo de que la expoliación de recursos es 

admisible si garantiza la sumisión. El mal ético consiste en la negociación de la conciencia 

como precio de la estabilidad, institucionalizando la inmoralidad como método de control. 

El sistema sustrae la agencia, la confianza y la integridad de los individuos, convirtiendo la 

corrupción en una complicidad moral compartida por quienes participan y por quienes 

guardan silencio. 

El mayor deterioro ético se manifiesta en la inversión del deber: la figura del ciudadano justo 

ha sido desplazada por la del individuo útil al sistema. En este contexto, el funcionario 

íntegro es percibido con sospecha y la verdad es tratada como una amenaza. Ante la 

inversión de los valores, la ética se revela como un acto de resistencia absoluta. El deber 

moral consiste en el disentimiento y la fidelidad al bien, asumiendo los costos de la 

oposición. La justicia sobrevive en quienes deciden encarnarla, transformando la 

incomodidad frente al sistema en el único camino hacia la restauración de la humanidad 

bajo el estándar eterno de Jehová. 

 
102 El País. Maduro se perpetúa en el poder en unas elecciones sin competencia y sin observadores 

internacionales. 2018. Disponible 
en: https://elpais.com/internacional/2018/05/20/america/1526851862_285873.html 

 



 
87 

Principios éticos ante la opresión 
En el paisaje quebrado de Venezuela, los principios éticos se afirman como un cimiento 

viviente, surgiendo desde lo profundo como convicciones arraigadas en una teología que 

abraza la historia y en una ética que se desgasta junto al pueblo. Frente a estructuras de 

poder que adoptan el lenguaje de la ley mientras desfiguran la justicia, la verdad y la 

misericordia se levantan como columnas que sostienen la conciencia colectiva. Desde estas 

columnas respira la nación herida, encontrando en ellas la forma de permanecer en pie con 

dignidad y esperanza. 

La voz del profeta Amós recorre los siglos con una claridad que corta el aire: “Corra el juicio 

como las aguas, y la justicia como impetuoso arroyo” 103. Este clamor encuentra eco en 

tierras donde los discursos oficiales repiten palabras como soberanía y pueblo, mientras la 

realidad material se traduce en hospitales vacíos, cuerpos debilitados y caminos marcados 

por la despedida. Cada palabra del profeta cobra un peso absoluto en los rostros que 

esperan medicina, en los pies que recorren distancias extenuantes en busca de sustento y 

en las manos que administran lo escaso como una expresión de la providencia divina. 

La adoración adquiere forma mediante el compromiso concreto, habitando en quienes 

defienden la vida con actos de valentía silenciosa y en quienes restauran la dignidad 

humana sin requerir el reconocimiento público. La justicia fluye allí donde la liturgia se 

transforma en servicio efectivo y donde la teología se hace carne entre quienes sobrellevan 

el rigor de la jornada injusta. En esa fragilidad compartida y en la fidelidad que cuida sin 

cesar, se manifiesta la presencia de Jehová, convirtiendo la resistencia en un acto sagrado 

de mayordomía. 

En el contexto de la crisis prolongada, la interpretación de Romanos 13:1-7 exige un 

discernimiento profundo que trascienda la noción de obediencia absoluta. Las Escrituras 

revelan que toda autoridad legítima nace bajo la soberanía de Dios y afirma su validez 

cuando encarna su vocación como sierva del bien común. Esta autoridad se reconoce en 

el cuidado, en la justicia que protege al débil y en el ejercicio del poder como una 

responsabilidad sagrada hacia los más vulnerables. Al desviarse de este llamado, el poder 

pretende usurpar un lugar que solo al Creador pertenece, perdiendo su sustento moral ante 

el pueblo. 

La obediencia cristiana se arraiga en el discernimiento y crece desde la reverencia a la vida. 

Se expresa en la fidelidad que atiende la voz de Dios incluso cuando las estructuras 

mundanas imponen mandatos contrarios. Las parteras hebreas, ante el edicto del faraón, 

protegieron la vida recién nacida con determinación absoluta. Pedro, frente al concilio, 

respondió desde una convicción inamovible, y los reformadores sostuvieron la Palabra 

como brújula en medio de la persecución. Cada historia testimonia una obediencia tejida 

con valentía, compasión y la firmeza que otorga la verdad eterna. 

 
103 Amós 5:24, Reina-Valera 1960. 



 
88 

La justicia se revela como un proceso de restauración que protege al pequeño y repara al 

herido, equilibrando las relaciones trastocadas por el abuso del poder. El profeta Isaías 

definió la ruta: aprender a hacer el bien, buscar el juicio, restituir al agraviado y amparar al 

huérfano y a la viuda. En Venezuela, donde instituciones al servicio de la represión vulneran 

estos principios, la Iglesia y cada creyente asumen la tarea irrenunciable de hablar cuando 

el sistema impone el silencio, protegiendo al cuerpo herido y restaurando lo que la violencia 

pretendió borrar. 

La misericordia se manifiesta como una compasión movilizada y activa. Jesús proclama: 

“Bienaventurados los misericordiosos, porque ellos alcanzarán misericordia” 104. En las 

comunidades de fe venezolanas, se han consolidado redes de apoyo para suministrar 

alimentos, medicinas y consuelo espiritual, representando la encarnación del Reino de Dios 

en medio del dolor. Estas acciones responden al mal con la abundancia de la bondad y a la 

injusticia con un amor que permanece inalterable frente a la adversidad. 

 

La verdad, fundamento de toda ética reformada, permanece innegociable. Jesús afirmó: “Y 

conoceréis la verdad, y la verdad os hará libres” 105. En un sistema edificado sobre la 

manipulación de narrativas, la censura y el control ideológico 106, proclamar la realidad de 

los hechos constituye un acto profético. Resistir el adoctrinamiento, fomentar el 

pensamiento crítico y proteger la memoria colectiva son acciones esenciales para denunciar 

la falsedad con claridad y firmeza, asegurando que la luz de la verdad disipe las sombras 

de la estructura opresora. 

La resistencia cristiana emana de la fidelidad a la Palabra de Jehová. La tradición reformada 

enseña que el creyente debe operar como sal y luz incluso bajo regímenes opresores. 

Diversos organismos eclesiales, pastores y ciudadanos íntegros han denunciado con 

valentía el uso político de la pobreza y el colapso institucional 107. Las iglesias locales, a 

pesar de la vigilancia, continúan funcionando como faros de verdad y espacios de libertad, 

defendiendo la justicia desde la convicción de que el Reino de Dios trasciende cualquier 

estructura terrenal. 

Este legado ético y moral exige encarnar la historia con coraje absoluto. Ante el mal 

sistematizado, la reforma interior se vuelve inseparable de la transformación social. Donde 

se degrada al ser humano, la fe responde con una ética activa que confronta, consuela y 

reconstruye desde la base del amor sacrificial. Cuando la justicia fluye, la misericordia actúa 

y la verdad se proclama, la luz de Dios se levanta como una bandera de victoria sobre la 

 
104 Mateo 5:7, Reina-Valera 1960. 
105 Juan 8:32, Reina-Valera 1960. 
106 Transparencia Venezuela, Índice de Percepción de la Corrupción 2023. Disponible 

en: https://transparencia.org.ve 
107 El País, La Iglesia venezolana denuncia el colapso ético del régimen, 2019. Disponible 

en: https://elpais.com/internacional/2019/07/10/actualidad/1562740963_867348.html 

https://transparencia.org.ve/


 
89 

oscuridad, garantizando la redención final de la nación y el renacimiento de una patria 

fundada en la rectitud eterna. 

Propuesta para el futuro  

La teología de la esperanza constituye una expresión fundamental de nuestra identidad 

espiritual, emergiendo desde las ruinas y la experiencia del dolor histórico para proyectar 

una mirada hacia el futuro basada en la promesa del Reino eterno. En el contexto de 

Venezuela, donde la corrupción ha erosionado el tejido institucional y la crisis ha dispersado 

a millones de ciudadanos, esta teología adquiere una relevancia ética ineludible. La 

participación activa en la redención de lo quebrantado y en la transformación de los 

sistemas opresores se establece como un deber ciudadano superior, convocando al 

creyente a ser un agente dinámico en la reconstrucción ética de la nación. 

Esta esperanza se aleja de la pasividad para convertirse en una fuerza histórica que impulsa 

la restauración de lo destruido. La fe, bajo esta perspectiva, es la certeza de que el mal 

carece de la última palabra sobre el destino de los pueblos. La reconstrucción de Venezuela 

demanda una conciencia que reconozca la soberanía de Dios sobre el tiempo, traduciendo 

la expectativa del Reino en acciones concretas de justicia, transparencia y servicio. La 

esperanza es, por tanto, una mayordomía del futuro, donde cada acto de integridad hoy es 

una semilla de la patria nueva que ha de manifestarse plenamente. 

La reconstrucción ética trasciende la simple reparación de estructuras; implica el 

renacimiento de la confianza y la primacía de la verdad en todas las esferas de la vida 

pública. El creyente, fortalecido por la promesa divina, asume la responsabilidad de ser un 

arquitecto de la rectitud, asegurando que la justicia de Jehová sea el fundamento de la 

nueva convivencia nacional. En esta vocación de redención, la esperanza se encarna en la 

resistencia persistente y en la labor incansable por un país donde la dignidad humana sea 

protegida y celebrada como un reflejo de la gloria del Creador108. 

La esperanza cristiana se manifiesta como el resultado de una fe viva en Jesucristo, 

fundamentada en principios y preceptos inalienables que permanecen innegociables bajo 

cualquier bandera terrenal. La fidelidad a estos valores constituye la fuerza que impulsa la 

educación, el servicio y el amor al prójimo, manteniendo simultáneamente la denuncia de 

la injusticia incluso en contextos de adversidad extrema. En Venezuela, las comunidades 

de fe perseveran en la proclamación de la verdad, asumiendo con entereza las 

consecuencias del exilio o la persecución como testimonios de su lealtad al Soberano 

Supremo. 

Las organizaciones piadosas ejercen un ministerio de vigilancia ética, denunciando de 

manera sistemática los abusos del poder y la transgresión de la dignidad humana. En este 

 
108 Moltmann, Jürgen. Teología de la Esperanza. Editorial Sígueme, 1970. 



 
90 

escenario, el liderazgo evangélico ha consolidado redes humanitarias de gran escala para 

sostener a los sectores más vulnerables en medio del colapso nacional. Esta movilización 

representa la encarnación de la justicia divina, donde la Iglesia asume su rol como faro de 

integridad y refugio para los oprimidos. La esperanza se traduce así en una resistencia 

activa, demostrando que la luz de la verdad posee la autoridad para confrontar y trascender 

cualquier estructura de maldad. 

Esta praxis de fe revela que la verdadera esperanza se nutre de la obediencia a un Reino 

que no se doblega ante la tiranía. La labor persistente de predicar la verdad, alimentar al 

hambriento y proteger al perseguido constituye la base de la reconstrucción moral de 

Venezuela. Al mantenerse firmes en los valores del Evangelio, los creyentes actúan como 

agentes de redención histórica, asegurando que la justicia de Jehová prevalezca sobre la 

mentira institucionalizada y que el amor sacrificial sea el cimiento de una nación restaurada 

en libertad y rectitud.109. 

En contextos donde la mentira se ha institucionalizado, la proclamación del evangelio, así 

como de la verdad bíblica se convierte en una forma de resistencia ética. Proclamar la 

verdad es hacer memoria, es impedir que el sufrimiento sea borrado por la propaganda. La 

documentación de violaciones de derechos humanos, como las realizadas por Provea, 

Amnistía Internacional y el Alto Comisionado de las Naciones Unidas para los Derechos 

Humanos, ha sido posible en parte gracias a testimonios de personas de fe que se niegan 

a olvidar110. 

La esperanza confronta el dolor mediante un acto de valentía espiritual que trasciende la 

simple resistencia. En este encuentro, la fe se rinde ante la misericordia, estableciendo un 

baluarte que rechaza los impulsos inmorales que habitan en la naturaleza humana y que 

buscan manifestarse en momentos de vulnerabilidad. El perdón se afirma como una virtud 

indisoluble de la justicia, reconociendo que la verdadera restauración de la paz exige el 

fundamento inamovible de la verdad. Como afirma Moltmann: “La reconciliación sin 

verdad se convierte en complicidad” 111. 

Esta postura ética exige que el perdón sea un proceso de sanidad profunda, no una 

claudicación ante la impunidad. La justicia actúa como el marco que otorga validez a la 

reconciliación, asegurando que el reconocimiento de la transgresión sea el primer paso 

hacia la sanidad nacional. La fe opera como una disciplina interior que somete el deseo de 

retaliación al mandato superior del amor y la rectitud. Al rechazar el zarpazo de la amargura, 

el ciudadano reconciliado con Dios se convierte en un portador de la paz verdadera, una 

 
109 Conferencia Episcopal Venezolana. “Comunicado ante la crisis nacional”, 2019. Disponible 

en: https://conferenciaepiscopalvenezolana.com 
110 Oficina del Alto Comisionado de Naciones Unidas para los Derechos Humanos. Informe sobre Venezuela, 

julio 2019. Disponible en: https://www.ohchr.org 
111 Moltmann, Jürgen. El camino de Jesús Cristo. Editorial Sígueme, 1983, p. 230. 

https://conferenciaepiscopalvenezolana.com/
https://www.ohchr.org/


 
91 

paz que no ignora el agravio, por el contrario, lo procesa a través del filtro de la 

transparencia y la rendición de cuentas. 

La esperanza, por lo tanto, es la fuerza que permite mirar el dolor sin ser consumido por él, 

transformando la indignación en un motor para la reconstrucción moral. La unión entre el 

perdón y la justicia es la única garantía de una redención auténtica para Venezuela. Al 

fundamentar la convivencia en la verdad, se retira el sustento a la complicidad y se 

establece un estándar de convivencia donde la dignidad humana es protegida por la ley y 

sanada por la gracia. Este es el camino de la mayordomía del alma, donde la victoria sobre 

el mal comienza en el silencio de una conciencia que elige la justicia de Jehová por encima 

de la venganza propia. 

Perdonar constituye el acto supremo de liberar a quien permanece cautivo del resentimiento 

y el dolor heredado de sus captores. Romper el ciclo de la amargura activa la sanidad del 

alma, permitiendo que el espíritu respire al soltar la herida mientras mantiene firme la 

demanda de restauración. El perdón se armoniza con la justicia, caminando a su lado para 

declarar la responsabilidad de los transgresores y afirmar la necesidad de restitución. Se 

abre paso a una gracia que revela la verdad y garantiza que cada nombre sea recordado. 

En esta dimensión bidireccional, quien articula la palabra liberadora recibe simultáneamente 

la paz que desciende del cielo. 

En Venezuela, la reconciliación verdadera surge de procesos profundos marcados por la 

verdad y el reconocimiento del sufrimiento de quienes padecieron la violencia, el encierro o 

la tortura. Esta restauración exige una liturgia que repare la dignidad herida y rescate los 

nombres que el sistema pretendió borrar. La reconciliación posee su origen en la valentía 

de mirar de frente a la barbarie y llamarla por su nombre, permitiendo que la historia 

encuentre redención y la justicia se encarne en la memoria viva de la nación. 

La Iglesia, establecida sobre las palabras proféticas de Jesucristo en Cesarea de Filipo, 

ejerce su llamado como refugio cuando las estructuras sociales colapsan. Su naturaleza es 

ser una casa ética y un espacio donde la conciencia se fortalece, la crítica nace del amor y 

la solidaridad se establece como lenguaje cotidiano. Cada comunidad encarna una visión 

de país distinta, gestando una nueva comprensión del poder y la justicia. El liderazgo 

cristiano asume la misión de formar ciudadanos con raíces profundas en la verdad y la 

dignidad, promoviendo un servicio que transforma vínculos rotos en caminos compartidos 

bajo la mirada de Dios. 

La historia confirma que las transiciones auténticas germinan en los corazones que 

preservan la integridad frente al cinismo. El ejemplo de la Vicaría de la Solidaridad en Chile 

durante la dictadura de Augusto Pinochet ilustra esta labor: la recopilación paciente de 

testimonios y archivos se convirtió en una memoria organizada que sostuvo la dignidad ante 

el miedo. Ese archivo moral proporcionó el cimiento para los procesos posteriores de 

verdad y reconciliación, demostrando que la resistencia pacífica y la documentación de la 

verdad construyen el futuro de las naciones. En Venezuela, esta labor de registro y 



 
92 

acompañamiento prepara el terreno para que la justicia de Jehová prevalezca y la patria 

renazca sobre una roca de integridad inamovible112. 

En Venezuela, el sendero de la restauración comienza a delinearse entre ruinas visibles e 

invisibles, donde la fe se manifiesta como una compañía constante que camina junto al 

dolor colectivo y sostiene el pulso de una esperanza en búsqueda de expresión. El apóstol 

Pablo describe una esperanza que “no avergüenza”, fundamentada en la certeza de que 

Dios permanece plenamente implicado en la historia humana. Esta esperanza respira en la 

labor de madres que transforman la escasez en un acto de fe, en jóvenes que establecen 

un lenguaje de paz para nombrar el futuro y en pastores que consagran los templos como 

centros de cuidado comunitario y pan compartido. 

La fidelidad de la fe se preserva cuando el testimonio permanece independiente de la 

propaganda partidista. El gesto sagrado conserva su espesor espiritual al acompañar a los 

heridos y sostener la esperanza sin concesiones, rechazando cualquier forma de impunidad 

para permanecer del lado de la dignidad humana. Una liturgia llena de significado es aquella 

que se identifica con el sufriente y rehúsa legitimar el abuso del poder, manteniendo la 

integridad del mensaje evangélico como un faro de justicia inamovible. 

La reconstrucción ética de Venezuela trasciende los ciclos electorales y los acuerdos de 

cúpulas, tomando forma en una revolución moral que emana de los valores del Reino y se 

encarna en las decisiones cotidianas del pueblo. Este proceso exige una justicia que fluya 

como un río persistente a través del terreno endurecido por la impunidad, y una verdad que 

disipe el espesor de la propaganda para restituir la palabra a los silenciados. Requiere una 

misericordia capaz de prevalecer sobre las marcas de la traición y una esperanza que 

proyecte la visión más allá de la mera supervivencia. 

Esta esperanza siembra redención en medio de la ruina, transformando el polvo del colapso 

en la promesa de una nación renovada. La reconstrucción es, en esencia, un acto de fe 

activa que convierte cada espacio de resistencia ética en un peldaño hacia la libertad real. 

Bajo la soberanía de Jehová, el compromiso con la justicia y la verdad asegura que la 

historia de Venezuela encuentre su cauce hacia la paz, donde la dignidad humana sea el 

cimiento de una patria que renace desde su propia integridad. 

Conclusión  

La institucionalización del mal representa uno de los desafíos más profundos y persistentes 

para la conciencia cristiana. Esta realidad se manifiesta cuando la injusticia opera desde 

los despachos gubernamentales, legitimada por sellos oficiales y camuflada mediante 

discursos sobre el bien común. En este escenario, la ética trasciende la abstracción para 

 
112 Vicaría de la Solidaridad. Informes Anuales 1976–1989. Archivo de Derechos Humanos, Santiago de Chile. 

 



 
93 

convertirse en una urgencia existencial. El mal institucionalizado es aquel que se infiltra en 

los sistemas, se perpetúa en la cultura, se normaliza en los marcos legales y se justifica 

bajo la premisa del orden social. Frente a este panorama, el testimonio cristiano mantiene 

una postura de compromiso absoluto con la rectitud. 

La denuncia de la injusticia constituye un mandato inalienable para la Iglesia, rechazando 

el silencio que a menudo se ampara en la excusa de evitar la politización. Toda comunidad 

de fe posee la responsabilidad de ejercer una crítica firme sobre los sistemas injustos, 

preservando su integridad incluso cuando sus miembros sostienen diversas afiliaciones y 

afectos políticos. La ética reformada, anclada en la soberanía de Dios y en la autoridad de 

la Palabra, demanda una respuesta activa y consciente ante la opresión. 

Juan Calvino sostenía que la fe que justifica es, simultáneamente, la fe que transforma al 

individuo y a la comunidad entera. Esta fe operativa se traduce en una mayordomía social 

que busca reflejar la justicia del Reino en todas las estructuras humanas. La transformación 

nacional requiere que la fe deje de ser una vivencia privada para convertirse en una fuerza 

pública que confronte la mentira y restaure la dignidad. Bajo la soberanía de Jehová, el 

compromiso con la verdad asegura que la Iglesia cumpla su vocación como agente de 

redención, iluminando las estructuras oscurecidas por la corrupción y sembrando las bases 

de una patria fundada en la rectitud eterna113.  

La Escritura define una espiritualidad intrínsecamente ligada al sufrimiento ajeno, 

manifestándose como una fuerza de intercesión y acción. Cuando el profeta Amós denuncia 

a una sociedad religiosa que ofrecía sacrificios mientras oprimía al desvalido, su proclama 

emana de una ética pública innegociable: “¡Ay de aquellos que convierten el juicio en ajenjo, 

y echan por tierra la justicia!” (Amós 5:7, RV1960). Esta voz conserva su vigencia en todo 

escenario donde el Estado abandona a los sectores vulnerables mientras sostiene una 

retórica de exaltación nacionalista. 

En el centro de esta confrontación entre el Reino de Dios y los reinos caídos, emerge la 

figura del testigo como pilar de la verdad. Dietrich Bonhoeffer, desde su cautiverio en la 

Alemania nazi, comprendió que ante la sistematización del mal, la omisión del creyente 

constituye una forma de complicidad 114. La ética cristiana trasciende la búsqueda de 

seguridad personal para enfocarse en el testimonio de la verdad, asumiendo los costos que 

esta fidelidad demande. 

En regímenes donde los marcos legales operan como instrumentos de persecución, donde 

la censura legitima la represión y el sufrimiento es gestionado mediante el cálculo 

burocrático, la fidelidad a Jehová prevalece sobre cualquier mandato del sistema. Como 

afirma la Escritura: “Es necesario obedecer a Dios antes que a los hombres” (Hechos 5:29, 

RV1960). Este principio establece la soberanía de la conciencia redimida sobre las 

 
113 Juan Calvino, Institución de la Religión Cristiana, Libro III, capítulo VI. 
114 Dietrich Bonhoeffer, Resistencia y Sumisión, Ediciones Sígueme, 2004. 



 
94 

estructuras de opresión, asegurando que el testimonio de la iglesia permanezca como un 

faro de justicia y esperanza en medio de la oscuridad institucional. 

La ética del Reino trasciende la denuncia para cimentarse en una visión teológica del futuro. 

La teología de la esperanza irrumpe con una fuerza transformadora; como afirma Jürgen 

Moltmann, la esperanza cristiana constituye la provocación de una vida de fe: una fuerza 

activa que anticipa el Reino y lo encarna en medio del dolor 115. Esta esperanza bíblica 

opera desde la cruz hacia la resurrección, actuando con contundencia en el presente 

histórico. En Venezuela, donde la institucionalización del mal pretende secuestrar la verdad, 

la ética de la esperanza consiste en resistir sembrando justicia con la certeza de su 

prevalencia absoluta, defendiendo la dignidad humana y articulando una memoria 

inquebrantable frente al olvido forzado que los regímenes autoritarios intentan imponer 

mediante narrativas de distracción. 

Mi propuesta teológica establece el restablecimiento de una comunidad moral cuyo centro 

absoluto es la cruz de Cristo y los valores proclamados en el Sermón del Monte. Esta 

comunidad reconoce la utilidad del Estado y el mercado para el ordenamiento y la riqueza, 

pero evita toda idolatría hacia ellos. La proclamación de Cristo crucificado como Juez y 

Redentor constituye la acción más segura de cualquier pueblo comprometido con la verdad 

y la justicia. La Iglesia asume su vocación de denunciar con firmeza y abrazar con 

misericordia, acompañando a los desamparados y a los prisioneros de la injusticia, mientras 

articula la memoria del dolor con la promesa de redención. Su misión es formar conciencias 

críticas, cultivar espacios de verdad y educar en el carácter de Dios, sosteniendo el 

sufrimiento sin negociar la integridad. 

La ética del mal impone una elección que trasciende las ideologías de derecha o izquierda. 

Se trata de una decisión inequóca entre la obediencia al Reino de Dios o la sumisión a los 

poderes de este siglo. Este es un llamado al discernimiento profundo desde una 

cosmovisión bíblica, entendiendo que el compromiso con la fe exige presencia allí donde el 

mal ha tomado cuerpo en las estructuras. En esta encrucijada, la teología provee una 

brújula clara: justicia, misericordia y verdad; principios que se transforman en el camino a 

seguir, sin importar el costo personal o social. 

En este caminar entre sombras y promesas, la Iglesia avanza con paso firme. Ya sea en la 

clandestinidad, en pequeños grupos o dispersa en la diáspora, su presencia anuncia un 

Reino venidero con la totalidad de su ser. Como poseedora de la esperanza bienaventurada 

que traerá los nuevos cielos y la nueva tierra, la Iglesia ejerce un poder que, aunque es 

ajeno a este mundo, sirve con la autoridad de quien ha sido llamado a anunciar las buenas 

nuevas. En este propósito, la determinación es absoluta. La justicia, en este Reino que nace 

desde la cruz, se manifiesta en la fidelidad de quienes, incluso sin garantías humanas, 

 

115 Jürgen Moltmann, Teología de la Esperanza, Editorial Sígueme, 1970. 

 



 
95 

permanecen firmes en su convicción. La victoria pertenece a la verdad, y sobre esa roca, 

la patria será restaurada para la gloria de Jehová. 

“Y al Rey de los siglos, inmortal, invisible, al único y sabio Dios, sea honor y gloria por los 

siglos de los siglos. Amén.” (1 Timoteo 1:17, RV1960) 


	La Captura de Maduro por la DEA el 03 de Enero de 2026
	La Ética del Mal
	El Disfraz del Mal
	Un Marco Ético de Resistencia
	Resistencia Activa en un Mundo de Sombras
	¿Qué quería decir Pedro?

	Acción en medio de la oración
	La vida pura de la iglesia
	La toalla y el lebrillo
	Liderazgo íntegro
	Revolución de la gracia
	Cuando lo Inmoral Se Disfraza de Virtud

	La Legalidad como Herramienta de Opresión
	Encender la Luz en la Oscuridad
	La opresión
	Una panorámica global
	Siria y el declive de un régimen

	Resistencia Ética
	La serpiente: Una verdad, una ley, un artilugio
	Caín y Abel: La sangre clama desde la tierra
	El mal como arquitecto de la subversión
	Las Implicaciones del Mandato Cultural
	La humanidad, sumida en su propia ceguera, intenta neutralizar la ley divina mediante decretos temporales. El esfuerzo por convertir lo sagrado en un elemento opcional y legislar contra la vida refleja una existencia redefinida por la comodidad person...
	El retorno a la alineación con esta ley original reside exclusivamente en el arrepentimiento verdadero y profundo. Al despojarse del egoísmo y abandonar la idolatría del yo, el ser humano reconoce al prójimo como una extensión de su responsabilidad an...
	Este mandato posee una naturaleza eterna y una lógica celestial; su cumplimiento constituye la justicia misma. La perversión de este derecho fundamental, inscrito en la ley primaria, genera consecuencias devastadoras. La desconstrucción de la moralida...
	En este escenario surge el drama de la existencia: un ser humano despojado de su verdadera humanidad, definido ahora por el control, la opresión y la lealtad a ideologías que ofrecen un sentido artificial. Este idealismo busca la concentración del pod...
	El relato de Caín en Génesis 4 manifiesta un desafío directo a la estructura establecida por Jehová. Su interrogante —“¿Soy yo acaso guarda de mi hermano?”— encapsula la desconstrucción de la oficina humana, rechazando la responsabilidad inherente de ...
	Este proceso de degradación redefine la ética como un instrumento maleable al servicio de intereses individuales o colectivos, despojados de toda verdad absoluta. La moralidad deviene entonces en un arma para la justificación del poder, el egoísmo y e...
	La comprensión de la ética del mal exige examinar sus características singulares desde el principio. Las Escrituras revelan el entrelazamiento de las señales de la maldad con la fragilidad de la condición humana. El mal posee un origen real y personal...

	La Destrucción de las Narrativas y la Verdad
	La Voz del Cielo y el Ruido del Poder
	El Conflicto entre lo Inmutable y lo Arbitrario
	El conflicto entre la ley de Jehová y las leyes arbitrarias constituye una batalla fundamental entre la justicia eterna y la voluntad fluctuante del ser humano. Los sistemas legales diseñados por el hombre para estructurar la sociedad devienen en herr...
	1. La Subordinación del Bien Común a la Voluntad del Poder
	Jehová estableció Su legislación para la custodia de los indefensos y la preservación del orden moral. Su justicia es recta e incorruptible, garantizando un trato equitativo para el pobre y el rico bajo la Providencia. En contraste, las leyes humanas ...
	La legitimidad de una ley humana reside en su conformidad con el carácter de Dios. Cuando el legislador se atribuye una autoridad absoluta, incurre en una idolatría del poder que fractura el tejido social. La restauración del derecho exige el reconoci...
	La Biblia nos advierte contra este abuso de poder:
	La legislación divina establece salvaguardas específicas para la protección de la vida y la dignidad. “No torcerás el derecho del extranjero, ni del huérfano, ni tomarás en prenda la ropa de la viuda” (Deuteronomio 24:17, RV1960). Cuando las estructur...
	2. La Relativización de la Moral y el Estándar Absoluto
	La arbitrariedad legislativa se manifiesta también en la redefinición de los valores morales. En un entorno donde las normas fluctúan según intereses temporales, los principios absolutos de la Providencia son percibidos como obstáculos. Esta tendencia...
	La sociedad contemporánea ha transformado la moral en un espacio de confrontación, donde la virtud es calificada como intolerancia y la transgresión es elevada a la categoría de derecho. Ante este relativismo, el estándar de justicia permanece anclado...
	La fidelidad a los absolutos de Jehová proporciona la estabilidad necesaria para la preservación de la civilización. Mientras el mundo presiona hacia la conformidad, la Iglesia actúa como la depositaria de una verdad que no cambia, asegurando que la d...
	La naturaleza de Dios permanece inmutable. Su justicia se sostiene firme frente a las estrategias humanas, pues el carácter divino es el estándar absoluto de toda rectitud. “Jehová de los ejércitos será exaltado en juicio, y el Dios Santo será santifi...
	El Discernimiento de la Corrupción y la Legitimidad
	La corrupción de la justicia se manifiesta con claridad cuando el sistema protege a los poderosos y persigue al vulnerable. En el instante en que la ley premia al injusto y castiga al honesto, convirtiéndose en una trampa donde el derecho se tuerce, l...
	La Responsabilidad Profética de la Comunidad de Fe
	La Iglesia asume la oficina de ser voz y columna de la verdad, rechazando la función de eco o manto de silencio ante la iniquidad. La fidelidad al llamado exige la denuncia de la injusticia, reconociendo que el pacto con sistemas inmorales bajo una es...
	Si el Salvador fue crucificado mediante testimonios falsos, la tolerancia ante la repetición de tal injusticia representa una deserción del Reino. Los discípulos de Jesucristo están llamados a incomodar los sistemas corruptos, viviendo con las entraña...
	4. El Llamado a Resistencia


	El Ministerio de la Resistencia en lo Cotidiano
	La resistencia al mal posee su origen en la vocación sagrada de lo cotidiano. Este ministerio comienza en la fidelidad del hogar, en la enseñanza de la verdad absoluta a los hijos y en la solidaridad comunitaria. En el mercado, se manifiesta mediante ...
	La fidelidad en las pequeñas decisiones constituye la preparación para la integridad en los grandes desafíos. La Iglesia asume su comisión divina como columna y baluarte de la verdad, proporcionando claridad en medio de la confusión del mundo. Resisti...
	Bonhoeffer y la Dignidad Frente al Totalitarismo
	Resistir con sentido implica reconocer que la restauración de la nación es una comisión divina entregada a cada ciudadano consciente. La pregunta "¿quién lo hará?" encuentra su respuesta en la disposición de aquellos que han decidido no esperar condic...
	La Reconciliación entre Dios y el Mundo
	Ética como Respuesta Concreta a la Injusticia y la Corrupción
	La ética constituye una urgencia en medio del caos, manifestándose como una conciencia despierta mientras el entorno invita al letargo. Para el venezolano que habita entre el colapso y la exigencia de la supervivencia, la integridad se transforma en l...
	La integridad habita en el mecánico que sostiene la honestidad, en el maestro que ejerce su vocación sin remuneración justa y en la madre que preserva la verdad en el corazón de sus hijos. Estos actos, aunque discretos, representan grietas profundas e...
	El poder que domina Venezuela ejecuta un saqueo que trasciende lo material, afectando el tiempo, la voluntad, el lenguaje y la conciencia. La estructura totalitaria disfraza la corrupción con discursos de justicia social mientras distribuye privilegio...
	La caída del mal estructurado depende de la fractura interna de quienes lo sostienen mediante el miedo o la conveniencia. El edificio de la mentira experimenta su desmoronamiento cuando el maestro rechaza el libreto ideológico, cuando el periodista pu...
	La estructura de la opresión se debilita cuando el pueblo recupera la fe en el valor de su acción individual. Basta que un solo individuo afirme la verdad para que la luz penetre en la oscuridad del sistema. La ética en Venezuela se graba en la histor...
	Ética del mal en el régimen Venezolano
	El mal ha adquirido la forma de un sistema, manifestándose a través de mecanismos de control cotidiano como la asignación de alimentos y carnés de identificación que condicionan el acceso al sustento básico. Esta estructura opera en espacios comunes: ...
	En medio de este colapso, la ética emerge como el latido fundamental de la humanidad, originándose en la praxis de la calle y en la decisión de abandonar la mentira. La integridad se manifiesta en quien rechaza la humillación a cambio de cuotas de pod...
	El mal se sustenta mediante la aquiescencia de los agotados y la neutralidad de los temerosos, pero experimenta una fractura irreversible cuando el individuo recupera la capacidad de razonar y cuestionar la normalidad impuesta. La transformación se ac...
	La ética posee un carácter inherentemente subversivo, pues otorga la visión necesaria para comprender que la opresión es intrínsecamente vulnerable y que la dignidad permanece intacta incluso bajo el asedio más riguroso. El ciudadano afirma su soberan...
	El colapso del sistema de maldad se manifiesta con fuerza en el silencio de quienes han decidido obedecer exclusivamente a la justicia. Este silencio representa la elección definitiva por la rectitud, la verdad y la integridad ontológica. En ese punto...
	La patria se reconstruye sobre la base de decisiones individuales que, al multiplicarse, erosionan el sustento moral del régimen, permitiendo que la luz de la verdad restaure definitivamente la nación. La resistencia, por tanto, se vive como un acto d...
	La corrupción como instrumento de poder
	Principios éticos ante la opresión
	Propuesta para el futuro
	La reconstrucción ética de Venezuela trasciende los ciclos electorales y los acuerdos de cúpulas, tomando forma en una revolución moral que emana de los valores del Reino y se encarna en las decisiones cotidianas del pueblo. Este proceso exige una jus...
	Esta esperanza siembra redención en medio de la ruina, transformando el polvo del colapso en la promesa de una nación renovada. La reconstrucción es, en esencia, un acto de fe activa que convierte cada espacio de resistencia ética en un peldaño hacia ...
	Conclusión

